


O LIVRO DOS 
ESPÍRITOS





por

Allan Kardec

PRINCÍPIOS DA DOUTRINA ESPÍRITA
SOBRE A IMORTALIDADE DA ALMA, A NATUREZA DOS ESPÍRITOS E SUAS RELAÇÕES COM OS HOMENS, 

AS LEIS MORAIS, A VIDA PRESENTE, A VIDA FUTURA E O PORVIR DA HUMANIDADE — SEGUNDO 
OS ENSINOS DADOS POR ESPÍRITOS SUPERIORES COM O CONCURSO DE DIVERSOS MÉDIUNS — 

RECEBIDOS E COORDENADOS

Tradução de Guillon Ribeiro

O LIVRO DOS 
ESPÍRITOS

Filosofia Espiritualista



Copyright © 1944 by
FEDERAÇÃO ESPÍRITA BRASILEIRA – FEB

93a edição – 8a impressão (Edição Histórica) – 3,8 mil exemplares – 5/2019

ISBN 978-85-7328-728-8

Título do original francês:
Le Livre des esprits 
(Paris, 18 de abril de 1857)

Todos os direitos reservados. Nenhuma parte desta publicação pode ser reproduzida, 
armazenada ou transmitida, total ou parcialmente, por quaisquer métodos ou processos, sem 
autorização do detentor do copyright.

FEDERAÇÃO ESPÍRITA BRASILEIRA – FEB
Av. L2 Norte – Q. 603 – Conjunto F (SGAN)
70830-106 – Brasília (DF) – Brasil
www.febeditora.com.br
editorial@febnet.org.br
+55 61 2101 6198

Pedidos de livros à FEB
Comercial
Tel.: (61) 2101 6155/6177 – comercialfeb@febnet.org.br

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
(Federação Espírita Brasileira – Biblioteca de Obras Raras)

K18l	 Kardec, Allan, 1804–1869

	 O livro dos espíritos: filosofia espiritualista / recebidos e coordenados 
por Allan Kardec; [tradução de Guillon Ribeiro]. – 93. ed. – 8. imp. (Edição 
Histórica) – Brasília: FEB, 2019.
	 526 p.; 23 cm

	 Tradução de: Le Livre des esprits
	 Princípios da doutrina espírita sobre a imortalidade da alma, a natureza 
dos Espíritos e suas relações com os homens, as leis morais, a vida presente, a 
vida futura e o porvir da humanidade, segundo os ensinos dados por espíritos 
superiores com o concurso de diversos médiuns. 

	 Inclui índice geral

	 ISBN 978-85-7328-728-8

1. Espiritismo. I. Kardec, Allan, 1804–1869. II. Federação Espírita Brasileira. 
III. Título.

		  CDD 133.9
		  CDU 133.7
		  CDE 00.06.01



Sumário

Nota da Editora ............................................................................ 	 11

Introdução ao estudo da Doutrina Espírita .................................. 	 13

Prolegômenos ............................................................................... 	 49

PARTE PRIMEIRA

Das causas primárias

Capítulo I – De Deus ................................................................... 	 55
Deus e o infinito: 55; Provas da existência de Deus: 56; Atributos da 
Divindade: 57; Panteísmo: 59.

Capítulo II – Dos elementos gerais do Universo ........................... 	 61
Conhecimento do princípio das coisas: 61; Espírito e matéria: 62; 
Propriedades da matéria: 64; Espaço universal: 66.

Capítulo III – Da criação ............................................................. 	 67
Formação dos mundos: 67; Formação dos seres vivos: 68; Povoamento 
da Terra. Adão: 70; Diversidade das raças humanas: 70; Pluralidade 
dos mundos: 71; Considerações e concordâncias bíblicas concernentes 
à Criação: 72.

Capítulo IV – Do princípio vital  ................................................. 	 77
Seres orgânicos e inorgânicos: 77; A vida e a morte: 79; Inteligência 
e instinto: 80.

PARTE SEGUNDA

Do mundo espírita ou mundo dos Espíritos

Capítulo I – Dos Espíritos............................................................. 	 85
Origem e natureza dos Espíritos: 85; Mundo normal primitivo: 87; 
Forma e ubiquidade dos Espíritos: 88; Perispírito: 89; Diferentes 



ordens de Espíritos: 90; Escala espírita: 91; Terceira ordem – Espíritos 
imperfeitos: 93; Segunda ordem – Bons Espíritos: 96; Primeira 
Ordem – Espíritos puros: 97; Progressão dos Espíritos: 98; Anjos e 
demônios: 102.

Capítulo II – Da encarnação dos Espíritos ................................... 	 105
Objetivo da encarnação: 105; A alma: 106; Materialismo: 110.

Capítulo III – Da volta do Espírito, extinta a vida corpórea, à 
vida espiritual ............................................................................... 	 115

A alma após a morte, sua individualidade. Vida eterna:115; 
Separação da alma e do corpo: 117; Perturbação espiritual: 120.

Capítulo IV – Da pluralidade das existências ................................ 	 123
A reencarnação: 123; Justiça da reencarnação: 124; Encarnação 
nos diferentes mundos: 125; Transmigrações progressivas: 130; 
Sorte das crianças depois da morte: 134; Sexos nos Espíritos: 135; 
Parentesco, filiação: 136; Parecenças físicas e morais: 137; Ideias 
inatas: 140.

Capítulo V – Considerações sobre a pluralidade das existências ......... 	 143

Capítulo VI – Da vida espírita ...................................................... 	 153
Espíritos errantes: 153; Mundos transitórios: 156; Percepções, 
sensações e sofrimentos dos Espíritos: 158; Ensaio teórico da 
sensação nos Espíritos: 162; Escolha das provas: 168; As relações 
no além-túmulo: 176; Relações de simpatia e de antipatia entre 
os Espíritos. Metades eternas: 179; Recordação da existência 
corpórea: 182; Comemoração dos mortos. Funerais: 186.

Capítulo VII – Da volta do Espírito à vida corporal...................... 	 191
Prelúdio da volta: 191; União da alma e do corpo: 194; Faculdades 
morais e intelectuais do homem: 198; Influência do organismo: 
200; Idiotismo, loucura: 201; A infância: 204; Simpatia e antipatia 
terrenas: 207; Esquecimento do passado: 209.

Capítulo VIII – Da emancipação da alma  .................................... 	 215
O sono e os sonhos: 215; Visitas espíritas entre pessoas vivas: 
221; Transmissão oculta do pensamento: 222; Letargia, catalepsia, 
mortes aparentes: 223; Sonambulismo: 224; Êxtase: 228; Dupla 
vista: 229; Resumo teórico do sonambulismo, do êxtase e da dupla 
vista: 231.



Capítulo IX – Da intervenção dos Espíritos no mundo 
corporal ....................................................................................... 	 237

Faculdade que têm os Espíritos de penetrar os nossos pensamentos: 
237; Influência oculta dos Espíritos em nossos pensamentos e atos: 238; 
Possessos: 241; Convulsionários: 243; Afeição que os Espíritos votam 
a certas pessoas: 245; Anjos da guarda. Espíritos protetores, familiares 
ou simpáticos: 246; Pressentimentos: 257; Influência dos Espíritos nos 
acontecimentos da vida: 258; Ação dos Espíritos nos fenômenos da 
Natureza: 262; Os Espíritos durante os combates: 264; Pactos: 266; 
Poder oculto. Talismãs. Feiticeiros: 267; Bênçãos e maldições: 269.

Capítulo X – Das ocupações e missões dos Espíritos .........................	 271

Capítulo XI – Dos três reinos ....................................................... 	 281
Os minerais e as plantas: 281; Os animais e o homem: 283; 
Metempsicose: 290.

PARTE TERCEIRA

Das leis morais

Capítulo I – Da lei divina ou natural ............................................ 	 295
Caracteres da lei natural: 295; Conhecimento da lei natural: 296;  
O bem e o mal: 299; Divisão da lei natural: 303.

Capítulo II – Da lei de adoração .................................................. 	 305
Objetivo da adoração: 305; Adoração exterior: 306; Vida contemplativa: 
307; A prece: 307; Politeísmo: 311; Sacrifícios: 312.

Capítulo III – Da lei do trabalho .................................................. 	 317
Necessidade do trabalho: 317; Limite do trabalho. Repouso: 319.

Capítulo IV – Da lei de reprodução .............................................. 	 321
População do globo: 321; Sucessão e aperfeiçoamento das raças: 
321; Obstáculos à reprodução: 323; Casamento e celibato: 324; 
Poligamia: 325.

Capítulo V – Da lei de conservação .............................................. 	 327
Instinto de conservação: 327; Meios de conservação: 327; Gozo dos 
bens terrenos: 330; Necessário e supérfluo: 331; Privações voluntárias. 
Mortificações: 332.



Capítulo VI – Da lei de destruição ............................................... 	 335
Destruição necessária e destruição abusiva: 335; Flagelos destruidores: 
337; Guerras: 339; Assassínio: 340; Crueldade: 341; Duelo: 342; 
Pena de morte: 343.

Capítulo VII – Da lei de sociedade  .............................................. 	 347
Necessidade da vida social: 347; Vida de insulamento. Voto de 
silêncio: 348; Laços de família: 349.

Capítulo VIII – Da lei do progresso  ............................................ 	 351
Estado de natureza: 351; Marcha do progresso: 352; Povos 
degenerados: 355; Civilização: 358; Progresso da legislação humana: 
359; Influência do Espiritismo no progresso: 360. 

Capítulo IX – Da lei de igualdade  ............................................... 	 363
Igualdade natural: 363; Desigualdade das aptidões: 363; Desigualdades 
sociais: 364; Desigualdade das riquezas: 365; As provas de riqueza e 
de miséria: 366; Igualdade dos direitos do homem e da mulher: 367; 
Igualdade perante o túmulo: 368. 

Capítulo X – Da lei de liberdade  ................................................. 	 371
Liberdade natural: 371; Escravidão: 372; Liberdade de pensar: 373; 
Liberdade de consciência: 373; Livre-arbítrio: 375; Fatalidade: 377; 
Conhecimento do futuro: 383; Resumo teórico do móvel das ações 
humanas: 385. 

Capítulo XI – Da lei de justiça, de amor e de caridade  ....................	 389
Justiça e direitos naturais: 389; Direito de propriedade. Roubo: 392; 
Caridade e amor do próximo: 393; Amor materno e filial: 395. 

Capítulo XII – Da perfeição moral   ............................................. 	 397
As virtudes e os vícios: 397; Paixões: 402; O egoísmo: 404; Caracteres 
do homem de bem: 407; Conhecimento de si mesmo: 408. 

PARTE QUARTA

Das esperanças e consolações

Capítulo I – Das penas e gozos terrestres   .................................... 	 413
Felicidade e infelicidade relativas: 413; Perda dos entes queridos: 418; 
Decepções. Ingratidão. Afeições destruídas: 420; Uniões antipáticas: 
421; Temor da morte: 423; Desgosto da vida. Suicídio: 424. 



Capítulo II – Das penas e gozos futuros ....................................... 	 431
O nada. Vida futura: 431; Intuição das penas e gozos futuros: 
432; Intervenção de Deus nas penas e recompensas: 433; Natureza 
das penas e gozos futuros: 434; Penas temporais: 441; Expiação e 
arrependimento: 443; Duração das penas futuras: 447; Ressurreição 
da carne: 454; Paraíso, inferno e purgatório: 456. 

Conclusão .................................................................................... 	 461

Nota explicativa............................................................................ 	 477

Índice geral................................................................................... 	 483





NOTA DA EDITORA

A tradução desta obra, devemo-la ao saudoso presidente da Federa-
ção Espírita Brasileira — Dr. Guillon Ribeiro, engenheiro civil, poliglota 
e vernaculista.

Ruy Barbosa, em seu discurso pronunciado na sessão de 14 de outu-
bro de 1903 (Anais do Senado Federal, vol. II, p. 717), referindo-se ao seu 
trabalho de revisão do Projeto do Código Civil, trabalho monumental que 
resultou na Réplica, e que lhe imortalizou o nome como filólogo e purista 
da língua, disse:

Devo, entretanto, Sr. Presidente, desempenhar-me de um dever de consciência — 

registrar e agradecer da tribuna do Senado a colaboração preciosa do Sr. Dr. Guillon 

Ribeiro, que me acompanhou nesse trabalho com a maior inteligência, não limi-

tando os seus serviços à parte material do comum dos revisores, mas, muitas vezes, 

suprindo até a desatenções e negligências minhas.

Como vemos, Guillon Ribeiro recebeu, aos 28 anos, o maior prê-
mio, o maior elogio a que poderia aspirar um escritor, e a Federação Espí-
rita Brasileira, vinte anos depois, consagrou-lhe o nome, aprovando unani-
memente as suas impecáveis traduções de Kardec.

Jornalista emérito, Guillon Ribeiro foi redator do Jornal do Commer-
cio e colaborador dos maiores jornais da época. Exerceu, durante anos, o 
cargo de Diretor-geral da Secretaria do Senado e foi Diretor da Federação 
Espírita Brasileira, no decurso de 26 anos consecutivos, tendo traduzido, 
ainda, O evangelho segundo o espiritismo, O livro dos médiuns, A gênese e 
Obras póstumas, todos de Kardec.





INTRODUÇÃO AO ESTUDO 
DA DOUTRINA ESPÍRITA

I
Para se designarem coisas novas são precisos termos novos. Assim o 

exige a clareza da linguagem, para evitar a confusão inerente à variedade 
de sentidos das mesmas palavras. Os vocábulos espiritual, espiritualista, 
espiritualismo têm acepção bem definida. Dar-lhes outra, para aplicá-los 
à Doutrina dos Espíritos, fora multiplicar as causas já numerosas de anfi-
bologia. Com efeito, o espiritualismo é o oposto do materialismo. Quem 
quer que acredite haver em si alguma coisa mais do que matéria, é espi-
ritualista. Não se segue daí, porém, que creia na existência dos Espíri-
tos ou em suas comunicações com o mundo visível. Em vez das palavras 
espiritual, espiritualismo, empregamos, para indicar a crença a que vimos 
de referir-nos, os termos espírita e espiritismo, cuja forma lembra a origem 
e o sentido radical e que, por isso mesmo, apresentam a vantagem de ser 
perfeitamente inteligíveis, deixando ao vocábulo espiritualismo a acepção 
que lhe é própria. Diremos, pois, que a Doutrina Espírita ou o Espiritismo 
tem por princípio as relações do mundo material com os Espíritos ou se-
res do mundo invisível. Os adeptos do Espiritismo serão os espíritas, ou, 
se quiserem, os espiritistas.

Como especialidade, O livro dos espíritos contém a Doutrina Espí-
rita; como generalidade, prende-se à doutrina espiritualista, uma de cujas 
fases apresenta. Essa a razão por que traz no cabeçalho do seu título as 
palavras: Filosofia espiritualista. 



Introdução

14

II
Há outra palavra acerca da qual importa igualmente que todos se 

entendam, por constituir um dos fechos de abóbada de toda doutrina 
moral e ser objeto de inúmeras controvérsias, à míngua de uma acepção 
bem determinada. É a palavra alma. A divergência de opiniões sobre a 
natureza da alma provém da aplicação particular que cada um dá a esse 
termo. Uma língua perfeita, em que cada ideia fosse expressa por um ter-
mo próprio, evitaria muitas discussões. Com uma palavra para cada coisa, 
todos se entenderiam.

Segundo uns, a alma é o princípio da vida material orgânica. Não 
tem existência própria e se aniquila com a vida: é o materialismo puro. 
Neste sentido e por comparação, diz-se de um instrumento rachado, que 
nenhum som mais emite: não tem alma. De conformidade com essa opi-
nião, a alma seria efeito e não causa.

Pensam outros que a alma é o princípio da inteligência, agente uni-
versal do qual cada ser absorve uma certa porção. Segundo esses, não ha-
veria em todo o Universo senão uma só alma a distribuir centelhas pelos 
diversos seres inteligentes durante a vida destes, voltando cada centelha, 
mortos os seres, à fonte comum, a se confundir com o todo, como os 
regatos e os rios voltam ao mar, donde saíram. Essa opinião difere da pre-
cedente em que, nesta hipótese, não há em nós somente matéria, subsis-
tindo alguma coisa após a morte. Mas é quase como se nada subsistisse, 
porquanto, destituídos de individualidade, não mais teríamos consciência 
de nós mesmos. Dentro desta opinião, a alma universal seria Deus, e cada 
ser um fragmento da divindade. Simples variante do panteísmo.

Segundo outros, finalmente, a alma é um ser moral, distinto, inde-
pendente da matéria e que conserva sua individualidade após a morte. Esta 
acepção é, sem contradita, a mais geral, porque, debaixo de um nome ou 
de outro, a ideia desse ser que sobrevive ao corpo se encontra, no estado de 
crença instintiva, não derivada de ensino, entre todos os povos, qualquer 
que seja o grau de civilização de cada um. Essa doutrina, segundo a qual a 
alma é causa e não efeito, é a dos espiritualistas. 

Sem discutir o mérito de tais opiniões e considerando apenas o 
lado linguístico da questão, diremos que estas três aplicações do termo 
alma correspondem a três ideias distintas, que demandariam, para serem 
expressas, três vocábulos diferentes. Aquela palavra tem, pois, tríplice 



Introdução

15

acepção e cada um, do seu ponto de vista, pode com razão defini-la como 
o faz. O mal está em a língua dispor somente de uma palavra para expri-
mir três ideias. A fim de evitar todo equívoco, seria necessário restringir-se 
a acepção do termo alma a uma daquelas ideias. A escolha é indiferente; o 
que se faz mister é o entendimento entre todos, reduzindo-se o problema 
a uma simples questão de convenção. Julgamos mais lógico tomá-lo na 
sua acepção vulgar e por isso chamamos ALMA ao ser imaterial e indi-
vidual que em nós reside e sobrevive ao corpo. Mesmo quando esse ser não 
existisse, não passasse de produto da imaginação, ainda assim seria preciso 
um termo para designá-lo.

Na ausência de um vocábulo especial para tradução de cada uma das 
duas outras ideias a que corresponde a palavra alma, denominamos:

Princípio vital o princípio da vida material e orgânica, qualquer que 
seja a fonte donde promane, princípio esse comum a todos os seres vivos, 
desde as plantas até o homem. Pois que pode haver vida com exclusão da 
faculdade de pensar, o princípio vital é coisa distinta e independente. A 
palavra vitalidade não daria a mesma ideia. Para uns o princípio vital é uma 
propriedade da matéria, um efeito que se produz achando-se a matéria em 
dadas circunstâncias. Segundo outros, e esta é a ideia mais comum, ele 
reside em um fluido especial, universalmente espalhado e do qual cada ser 
absorve e assimila uma parcela durante a vida, tal como os corpos inertes 
absorvem a luz. Esse seria então o fluido vital que, na opinião de alguns, 
em nada difere do fluido elétrico animalizado, ao qual também se dão os 
nomes de fluido magnético, fluido nervoso etc.

Seja como for, um fato há que ninguém ousaria contestar, pois que 
resulta da observação: é que os seres orgânicos têm em si uma força íntima 
que determina o fenômeno da vida, enquanto essa força existe; que a vida 
material é comum a todos os seres orgânicos e independe da inteligência e 
do pensamento; que a inteligência e o pensamento são faculdades próprias 
de certas espécies orgânicas; finalmente, que entre as espécies orgânicas 
dotadas de inteligência e de pensamento há uma dotada também de um 
senso moral especial, que lhe dá incontestável superioridade sobre as ou-
tras: a espécie humana.

Concebe-se que, com uma acepção múltipla, o termo alma não ex-
clui o materialismo, nem o panteísmo. O próprio espiritualismo pode en-
tender a alma de acordo com uma ou outra das duas primeiras definições, 



Introdução

16

sem prejuízo do ser imaterial distinto, a que então dará um nome qualquer. 
Assim, aquela palavra não representa uma opinião: é um Proteu,1 que cada 
um ajeita a seu bel-prazer. Daí tantas disputas intermináveis.

Evitar-se-ia igualmente a confusão, mesmo usando-se do termo 
alma nos três casos, desde que se lhe acrescentasse um qualificativo especi-
ficando o ponto de vista em que se está colocado, ou a aplicação que se faz 
da palavra. Esta teria, então, um caráter genérico, designando, ao mesmo 
tempo, o princípio da vida material, o da inteligência e o do senso moral, 
que se distinguiriam mediante um atributo, como os gases, por exemplo, que 
se distinguem aditando-se ao termo genérico as palavras hidrogênio, oxigê-
nio, ou azoto. Poder-se-ia, assim, dizer, e talvez fosse o melhor, a alma vital 
— indicando o princípio da vida material; a alma intelectual — o princí-
pio da inteligência, e a alma espírita — o da nossa individualidade após a 
morte. Como se vê, tudo isto não passa de uma questão de palavras, mas 
questão muito importante quando se trata de nos fazermos entendidos. De 
conformidade com essa maneira de falar, a alma vital seria comum a todos 
os seres orgânicos: plantas, animais e homens; a alma intelectual pertence-
ria aos animais e aos homens; e a alma espírita somente ao homem.

Julgamos dever insistir nestas explicações pela razão de que a Dou-
trina Espírita repousa naturalmente sobre a existência, em nós, de um ser 
independente da matéria e que sobrevive ao corpo. A palavra alma, tendo 
que aparecer com frequência no curso desta obra, cumpria fixássemos bem 
o sentido que lhe atribuímos, a fim de evitarmos qualquer engano.

Passemos agora ao objeto principal desta instrução preliminar.

III
Como tudo que constitui novidade, a Doutrina Espírita conta 

adeptos e contraditores. Vamos tentar responder a algumas das objeções 
destes últimos, examinando o valor dos motivos em que se apoiam sem 
alimentarmos, todavia, a pretensão de convencer a todos, pois muitos há 
que creem ter sido a luz feita exclusivamente para eles. Dirigimo-nos aos 
de boa-fé, aos que não trazem ideias preconcebidas ou decididamente fir-
madas contra tudo e todos, aos que sinceramente desejam instruir-se e 
lhes demonstraremos que a maior parte das objeções opostas à doutrina 

1	 N.E.: Na mitologia grega, é deus marinho que podia assumir diferentes formas; por extensão de 
sentido é indivíduo que muda facilmente de opinião.



Introdução

17

promanam de incompleta observação dos fatos e de juízo leviano e preci-
pitadamente formado.

Lembremos, antes de tudo, em poucas palavras, a série progressiva 
dos fenômenos que deram origem a esta Doutrina.

O primeiro fato observado foi o da movimentação de objetos di-
versos. Designaram-no vulgarmente pelo nome de mesas girantes ou dança 
das mesas. Este fenômeno, que parece ter sido notado primeiramente na 
América, ou, melhor, que se repetiu nesse país, porquanto a História prova 
que ele remonta à mais alta antiguidade, se produziu rodeado de circuns-
tâncias estranhas, tais como ruídos insólitos, pancadas sem nenhuma causa 
ostensiva. De lá, propagou-se rapidamente pela Europa e pelas outras par-
tes do mundo. A princípio quase que só encontrou incredulidade, porém, 
ao cabo de pouco tempo, a multiplicidade das experiências não mais per-
mitiu lhe pusessem em dúvida a realidade.

Se tal fenômeno se houvesse limitado ao movimento de objetos ma-
teriais, poderia explicar-se por uma causa puramente física. Estamos longe 
de conhecer todos os agentes ocultos da Natureza, ou todas as proprieda-
des dos que conhecemos: a eletricidade multiplica diariamente os recursos 
que proporciona ao homem e parece destinada a iluminar a Ciência com 
uma nova luz. Nada de impossível haveria, portanto, em que a eletri-
cidade, modificada por certas circunstâncias, ou qualquer outro agente 
desconhecido, fosse a causa dos movimentos observados. O fato de que 
a reunião de muitas pessoas aumenta a potencialidade da ação parecia vir 
em apoio dessa teoria, visto poder-se considerar o conjunto dos assistentes 
como uma pilha múltipla, com o seu potencial na razão direta do número 
dos elementos.

O movimento circular nada apresentava de extraordinário: está na 
Natureza. Todos os astros se movem em curvas elipsoides; poderíamos, 
pois, ter ali, em ponto menor, um reflexo do movimento geral do Univer-
so, ou melhor, uma causa, até então desconhecida, produzindo acidental-
mente, com pequenos objetos em dadas condições, uma corrente análoga 
à que impele os mundos.

O movimento, no entanto, nem sempre era circular; muitas vezes 
era brusco e desordenado, sendo o objeto violentamente sacudido, derri-
bado, levado numa direção qualquer e, contrariamente a todas as leis da 
estática, levantado e mantido em suspensão. Ainda aqui nada havia que se 



Introdução

18

não pudesse explicar pela ação de um agente físico invisível. Não vemos 
a eletricidade deitar por terra edifícios, desarraigar árvores, atirar longe os 
mais pesados corpos, atraí-los ou repeli-los? 

Os ruídos insólitos, as pancadas, ainda que não fossem um dos efei-
tos ordinários da dilatação da madeira, ou de qualquer outra causa aci-
dental, podiam muito bem ser produzidos pela acumulação de um fluido 
oculto: a eletricidade não produz formidáveis ruídos? 

Até aí, como se vê, tudo pode caber no domínio dos fatos puramen-
te físicos e fisiológicos. Sem sair desse âmbito de ideias, já ali havia, no 
entanto, matéria para estudos sérios e dignos de prender a atenção dos sá-
bios. Por que assim não aconteceu? É penoso dizê-lo, mas o fato deriva de 
causas que provam, entre mil outros semelhantes, a leviandade do espírito 
humano. A vulgaridade do objeto principal que serviu de base às primeiras 
experiências não foi alheia à indiferença dos sábios. Que influência não 
tem tido muitas vezes uma palavra sobre as coisas mais graves! 

Sem atenderem a que o movimento podia ser impresso a um objeto 
qualquer, a ideia das mesas prevaleceu, sem dúvida, por ser o objeto mais 
cômodo e porque, à roda de uma mesa, muito mais naturalmente do que 
em torno de qualquer outro móvel, se sentam diversas pessoas. Ora, os 
homens superiores são com frequência tão pueris que não há como ter 
por impossível que certos espíritos de escol hajam considerado deprimente 
ocuparem-se com o que se convencionara chamar a dança das mesas. É 
mesmo provável que se o fenômeno observado por Galvani o fora por ho-
mens vulgares e ficasse caracterizado por um nome burlesco, ainda estaria 
relegado a fazer companhia à varinha mágica. Qual, com efeito, o sábio 
que não houvera julgado uma indignidade ocupar-se com a dança das rãs? 

Alguns, entretanto, muito modestos para convirem em que bem pode-
ria dar-se não lhes ter ainda a Natureza dito a última palavra, quiseram ver, 
para tranquilidade de suas consciências. Mas aconteceu que o fenômeno nem 
sempre lhes correspondeu à expectativa e, do fato de não se haver produzido 
constantemente conforme a vontade deles e segundo a maneira de se compor-
tarem na experimentação, concluíram pela negativa. Malgrado, porém, o que 
decretaram, as mesas — pois que há mesas — continuam a girar e podemos 
dizer com Galileu: todavia, elas se movem! Acrescentaremos que os fatos se 
multiplicaram de tal modo que hoje são aceitos sem contestação, não mais se 
cogitando senão de lhes achar uma explicação racional.



Introdução

19

Contra a realidade do fenômeno, poder-se-ia induzir alguma coisa da 
circunstância de ele não se produzir de modo sempre idêntico, conforme a 
vontade e as exigências do observador? Os fenômenos de eletricidade e de 
química não estão subordinados a certas condições? Será lícito negá-los, por-
que não se produzem fora dessas condições? Que há, pois, de surpreendente 
em que o fenômeno do movimento dos objetos pelo fluido humano tam-
bém se ache sujeito a determinadas condições e deixe de se produzir quando 
o observador, colocando-se no seu ponto de vista, pretende fazê-lo seguir a 
marcha que caprichosamente lhe imponha, ou queira sujeitá-lo às leis dos 
fenômenos conhecidos, sem considerar que para fatos novos pode e deve 
haver novas leis? Ora, para se conhecerem essas leis, preciso é que se estudem 
as circunstâncias em que os fatos se produzem e esse estudo não pode deixar 
de ser fruto de observação perseverante, atenta e às vezes muito longa.

Objetam, porém, algumas pessoas: há frequentemente fraudes ma-
nifestas. Perguntar-lhes-emos, em primeiro lugar, se estão bem certas de 
que haja fraudes e se não tomaram por fraude efeitos que não podiam 
explicar, mais ou menos como o camponês que tomava por destro esca-
moteador um sábio professor de Física a fazer experiências. Admitindo-se 
mesmo que tal coisa tenha podido verificar-se algumas vezes, constituiria 
isso razão para negar-se o fato? Dever-se-ia negar a Física, porque há pres-
tidigitadores que se exornam com o título de físicos? Cumpre, ademais, se 
leve em conta o caráter das pessoas e o interesse que possam ter em iludir. 
Seria tudo, então, mero gracejo? Admite-se que uma pessoa se divirta por 
algum tempo, mas um gracejo prolongado indefinidamente se tornaria tão 
fastidioso para o mistificador, como para o mistificado. Acresce que, numa 
mistificação que se propaga de um extremo a outro do mundo e por entre 
as mais austeras, veneráveis e esclarecidas personalidades, alguma coisa há, 
com certeza, tão extraordinária, pelo menos, quanto o próprio fenômeno.

IV
Se os fenômenos, com que nos estamos ocupando, houvessem ficado 

restritos ao movimento dos objetos, teriam permanecido, como dissemos, 
no domínio das ciências físicas. Assim, entretanto, não sucedeu: estava-
-lhes reservado colocar-nos na pista de fatos de ordem singular. Acredita-
ram haver descoberto, não sabemos pela iniciativa de quem, que a impul-
são dada aos objetos não era apenas o resultado de uma força mecânica 



Introdução

20

cega; que havia nesse movimento a intervenção de uma causa inteligente. 
Uma vez aberto, esse caminho conduziu a um campo totalmente novo 
de observações. De sobre muitos mistérios se erguia o véu. Haverá, com 
efeito, no caso, uma potência inteligente? Tal a questão. Se essa potência 
existe, qual é ela, qual a sua natureza, a sua origem? Encontra-se acima da 
Humanidade? Eis outras questões que decorrem da anterior.

As primeiras manifestações inteligentes se produziram por meio de 
mesas que se levantavam e, com um dos pés, davam certo número de panca-
das, respondendo desse modo — sim ou não —, conforme fora convencio-
nado, a uma pergunta feita. Até aí nada de convincente havia para os céticos, 
porquanto bem podiam crer que tudo fosse obra do acaso. Obtiveram-se de-
pois respostas mais desenvolvidas com o auxílio das letras do alfabeto: dando 
o móvel um número de pancadas correspondente ao número de ordem de 
cada letra, chegava-se a formar palavras e frases que respondiam às questões 
propostas. A precisão das respostas e a correlação que denotavam com as 
perguntas causaram espanto. O ser misterioso que assim respondia, interro-
gado sobre a sua natureza, declarou que era Espírito ou Gênio, declinou um 
nome e prestou diversas informações a seu respeito. Há aqui uma circuns-
tância muito importante, que se deve assinalar. É que ninguém imaginou os 
Espíritos como meio de explicar o fenômeno; foi o próprio fenômeno que 
revelou a palavra. Muitas vezes, tratando-se das ciências exatas, formulam-se 
hipóteses para dar-se uma base ao raciocínio. Não é aqui o caso.

Tal meio de correspondência era, porém, demorado e incômodo. O 
Espírito (e isto constitui nova circunstância digna de nota) indicou outro. 
Foi um desses seres invisíveis quem aconselhou a adaptação de um lápis a 
uma cesta ou a outro objeto. Colocada em cima de uma folha de papel, 
a cesta é posta em movimento pela mesma potência oculta que move as 
mesas; mas, em vez de um simples movimento regular, o lápis traça por si 
mesmo caracteres formando palavras, frases, dissertações de muitas páginas 
sobre as mais altas questões de filosofia, de moral, de metafísica, de psicolo-
gia etc., e com tanta rapidez quanta se se escrevesse com a mão.

O conselho foi dado simultaneamente na América, na França e em 
diversos outros países. Eis em que termos o deram em Paris, a 10 de junho 
de 1853, a um dos mais fervorosos adeptos da Doutrina e que, havia mui-
tos anos, desde 1849, se ocupava com a evocação dos Espíritos: “Vai bus-
car, no aposento ao lado, a cestinha; amarra-lhe um lápis; coloca-a sobre o 



Introdução

21

papel; põe-lhe os teus dedos sobre a borda.” Alguns instantes após, a cesta 
entrou a mover-se e o lápis escreveu, muito legível, esta frase: “Proíbo ex-
pressamente que transmitas a quem quer que seja o que acabo de dizer. Da 
primeira vez que escrever, escreverei melhor.”

O objeto a que se adapta o lápis, não passando de mero instrumen-
to, completamente indiferentes são a natureza e a forma que tenha. Daí o 
haver-se procurado dar-lhe a disposição mais cômoda. Assim é que muita 
gente se serve de uma prancheta pequena.

A cesta ou a prancheta só podem ser postas em movimento debaixo 
da influência de certas pessoas, dotadas, para isso, de um poder especial, as 
quais se designam pelo nome de médiuns, isto é — meios ou intermediá
rios entre os Espíritos e os homens. As condições que dão esse poder re-
sultam de causas ao mesmo tempo físicas e morais, ainda imperfeitamente 
conhecidas, porquanto há médiuns de todas as idades, de ambos os sexos e 
em todos os graus de desenvolvimento intelectual. É, todavia, uma facul-
dade que se desenvolve pelo exercício.

V
Reconheceu-se mais tarde que a cesta e a prancheta não eram, real-

mente, mais do que um apêndice da mão; e o médium, tomando direta-
mente do lápis, se pôs a escrever por um impulso involuntário e quase fe-
bril. Dessa maneira, as comunicações se tornaram mais rápidas, mais fáceis 
e mais completas. Hoje é esse o meio geralmente empregado e com tanto 
mais razão quanto o número das pessoas dotadas dessa aptidão é muito 
considerável e cresce todos os dias. Finalmente, a experiência deu a conhe-
cer muitas outras variedades da faculdade mediadora, vindo-se a saber que 
as comunicações podiam igualmente ser transmitidas pela palavra, pela 
audição, pela visão, pelo tato etc., e até pela escrita direta dos Espíritos, isto 
é, sem o concurso da mão do médium, nem do lápis.

Obtido o fato, restava comprovar um ponto essencial — o papel do 
médium nas respostas e a parte que, mecânica e moralmente, pode ter nelas. 
Duas circunstâncias capitais, que não escapariam a um observador atento, 
tornam possível resolver-se a questão. A primeira consiste no modo por que 
a cesta se move sob a influência do médium, apenas lhe impondo este os 
dedos sobre os bordos. O exame do fato demonstra a impossibilidade de o 
médium imprimir uma direção qualquer ao movimento daquele objeto. Essa 



Introdução

22

impossibilidade se patenteia, sobretudo, quando duas ou três pessoas colocam 
juntamente as mãos sobre a cesta. Fora preciso entre elas uma concordância 
verdadeiramente fenomenal de movimentos. Fora preciso, demais, a concor-
dância dos pensamentos, para que pudessem estar de acordo quanto à res-
posta a dar à questão formulada. Outro fato, não menos singular, ainda vem 
aumentar a dificuldade. É a mudança radical da caligrafia, conforme o Espí-
rito que se manifesta, reproduzindo-se a de um determinado Espírito todas as 
vezes que ele volta a escrever. Fora necessário, pois, que o médium se houvesse 
exercitado em dar à sua própria caligrafia vinte formas diferentes e, principal-
mente, que pudesse lembrar-se da que corresponde a tal ou tal Espírito.

A segunda circunstância resulta da natureza mesma das respostas 
que, as mais das vezes, especialmente quando se ventilam questões abs-
tratas e científicas, estão notoriamente fora do campo dos conhecimen-
tos e, amiúde, do alcance intelectual do médium, que, além disso, como 
de ordinário sucede, não tem consciência do que escreve debaixo da sua 
influência; que, frequentemente, não entende ou não compreende a ques-
tão proposta, pois que esta o pode ser num idioma que ele desconheça, ou 
mesmo mentalmente, podendo a resposta ser dada nesse idioma. Enfim, 
acontece muito escrever a cesta espontaneamente, sem que se haja feito 
pergunta alguma, sobre um assunto qualquer, inteiramente inesperado.

Em certos casos, as respostas revelam tal cunho de sabedoria, de 
profundeza e de oportunidade; exprimem pensamentos tão elevados, tão 
sublimes, que não podem emanar senão de uma Inteligência superior, im-
pregnada da mais pura moralidade. Doutras vezes, são tão levianas, tão frí-
volas, tão triviais, que a razão recusa admitir derivem da mesma fonte. Tal 
diversidade de linguagem não se pode explicar senão pela diversidade das 
Inteligências que se manifestam. E essas Inteligências estão na Humanida-
de ou fora da Humanidade? Este o ponto a esclarecer-se e cuja explicação 
se encontrará completa nesta obra, como a deram os próprios Espíritos.   

Eis, pois, efeitos patentes, que se produzem fora do círculo habi-
tual das nossas observações; que não ocorrem misteriosamente, mas, ao 
contrário, à luz meridiana, que toda gente pode ver e comprovar; que não 
constituem privilégio de um único indivíduo e que milhares de pessoas 
repetem todos os dias. Esses efeitos têm necessariamente uma causa e, do 
momento que detonam a ação de uma inteligência e de uma vontade, saem 
do domínio puramente físico.



Introdução

23

Muitas teorias foram engendradas a este respeito. Examiná-las-emos 
dentro em pouco e veremos se são capazes de oferecer a explicação de todos 
os fatos que se observam. Admitamos, enquanto não chegamos até lá, a exis-
tência de seres distintos dos humanos, pois que esta é a explicação ministrada 
pelas Inteligências que se manifestam, e vejamos o que eles nos dizem.

VI
Conforme notamos acima, os próprios seres que se comunicam se 

designam a si mesmos pelo nome de Espíritos ou gênios, declarando, al-
guns, pelo menos, terem pertencido a homens que viveram na Terra. Eles 
compõem o mundo espiritual, como nós constituímos o mundo corporal 
durante a vida terrena.

Vamos resumir, em poucas palavras, os pontos principais da Dou-
trina que nos transmitiram, a fim de mais facilmente respondermos a 
certas objeções:

— Deus é eterno, imutável, imaterial, único, onipotente, soberana-
mente justo e bom;

— criou o Universo, que abrange todos os seres animados e inani-
mados, materiais e imateriais;

— os seres materiais constituem o mundo visível ou corpóreo, e os 
seres imateriais, o mundo invisível ou espírita, isto é, dos Espíritos;

— o mundo espírita é o mundo normal, primitivo, eterno, preexis-
tente e sobrevivente a tudo;

— o mundo corporal é secundário; poderia deixar de existir, ou não 
ter jamais existido, sem que por isso se alterasse a essência do mundo espírita;

— os Espíritos revestem temporariamente um invólucro material 
perecível, cuja destruição pela morte lhes restitui a liberdade;

— entre as diferentes espécies de seres corpóreos, Deus escolheu a espé-
cie humana para a encarnação dos Espíritos que chegaram a certo grau de de-
senvolvimento, dando-lhe superioridade moral e intelectual sobre as outras;

— a alma é um Espírito encarnado, sendo o corpo apenas o seu 
envoltório;

— há no homem três coisas: 1o, o corpo ou ser material análogo aos 
animais e animado pelo mesmo princípio vital; 2o, a alma ou ser imaterial, 
Espírito encarnado no corpo; 3o, o laço que prende a alma ao corpo, prin-
cípio intermediário entre a matéria e o Espírito;



Introdução

24

— tem assim o homem duas naturezas: pelo corpo, participa da 
natureza dos animais, cujos instintos lhe são comuns; pela alma, participa 
da natureza dos Espíritos;

— o laço ou perispírito, que prende ao corpo o Espírito, é uma espécie 
de envoltório semimaterial. A morte é a destruição do invólucro mais gros-
seiro. O Espírito conserva o segundo, que lhe constitui um corpo etéreo, 
invisível para nós no estado normal, porém, que pode tornar-se acidental-
mente visível e mesmo tangível, como sucede no fenômeno das aparições;

— o Espírito não é, pois, um ser abstrato, indefinido, só possível de 
conceber-se pelo pensamento. É um ser real, circunscrito, que, em certos 
casos, se torna apreciável pela vista, pelo ouvido e pelo tato;

— os Espíritos pertencem a diferentes classes e não são iguais, nem 
em poder, nem em inteligência, nem em saber, nem em moralidade. Os da 
primeira ordem são os Espíritos superiores, que se distinguem dos outros 
pela sua perfeição, seus conhecimentos, sua proximidade de Deus, pela 
pureza de seus sentimentos e por seu amor do bem: são os anjos ou puros 
Espíritos. Os das outras classes se acham cada vez mais distanciados dessa 
perfeição, mostrando-se os das categorias inferiores, na sua maioria, eivados 
das nossas paixões: o ódio, a inveja, o ciúme, o orgulho etc. Comprazem-se 
no mal. Há também, entre os inferiores, os que não são nem muito bons 
nem muito maus, antes perturbadores e enredadores, do que perversos. A 
malícia e as inconsequências parecem ser o que neles predomina. São os 
Espíritos estúrdios ou levianos;

— os Espíritos não ocupam perpetuamente a mesma categoria. To-
dos se melhoram passando pelos diferentes graus da hierarquia espírita. Esta 
melhora se efetua por meio da encarnação, que é imposta a uns como ex-
piação, a outros como missão. A vida material é uma prova que lhes cumpre 
sofrer repetidamente, até que hajam atingido a absoluta perfeição moral;

— deixando o corpo, a alma volve ao mundo dos Espíritos, donde 
saíra, para passar por nova existência material, após um lapso de tempo mais 
ou menos longo, durante o qual permanece em estado de Espírito errante;2

— tendo o Espírito que passar por muitas encarnações, segue-se que 
todos nós temos tido muitas existências e que teremos ainda outras, mais 
ou menos aperfeiçoadas, quer na Terra, quer em outros mundos;

2	 Nota de Allan Kardec: Há entre esta doutrina da reencarnação e a da metempsicose, como a admitem 
certas seitas, uma diferença característica, que é explicada no curso da presente obra.



Introdução

25

— a encarnação dos Espíritos se dá sempre na espécie humana; 
seria erro acreditar-se que a alma ou Espírito possa encarnar no corpo 
de um animal;

— as diferentes existências corpóreas do Espírito são sempre pro-
gressivas e nunca regressivas; mas, a rapidez do seu progresso depende dos 
esforços que faça para chegar à perfeição; 

— as qualidades da alma são as do Espírito que está encarnado em 
nós; assim, o homem de bem é a encarnação de um bom Espírito, o ho-
mem perverso a de um Espírito impuro;

— a alma possuía sua individualidade antes de encarnar; conserva-a 
depois de se haver separado do corpo;

— na sua volta ao mundo dos Espíritos, encontra a alma todos aque-
les que conhecera na Terra, e todas as suas existências anteriores se lhe de-
senham na memória, com a lembrança de todo bem e de todo mal que fez;

— o Espírito encarnado se acha sob a influência da matéria; o ho-
mem que vence esta influência, pela elevação e depuração de sua alma, se 
aproxima dos bons Espíritos, em cuja companhia um dia estará. Aquele 
que se deixa dominar pelas más paixões, e põe todas as suas alegrias na sa-
tisfação dos apetites grosseiros, se aproxima dos Espíritos impuros, dando 
preponderância à sua natureza animal;

— os Espíritos encarnados habitam os diferentes globos do Universo;
— os não encarnados ou errantes não ocupam uma região determi-

nada e circunscrita; estão por toda parte no espaço e ao nosso lado, vendo-
-nos e acotovelando-nos de contínuo. É toda uma população invisível, a 
mover-se em torno de nós;

— os Espíritos exercem incessante ação sobre o mundo moral e mes-
mo sobre o mundo físico. Atuam sobre a matéria e sobre o pensamento e 
constituem uma das potências da Natureza, causa eficiente de uma mul-
tidão de fenômenos até então inexplicados ou mal explicados e que não 
encontram explicação racional senão no Espiritismo;

— as relações dos Espíritos com os homens são constantes. Os bons 
Espíritos nos atraem para o bem, nos sustentam nas provas da vida e nos 
ajudam a suportá-las com coragem e resignação. Os maus nos impelem 
para o mal: é-lhes um gozo ver-nos sucumbir e assemelhar-nos a eles;

— as comunicações dos Espíritos com os homens são ocultas ou 
ostensivas. As ocultas se verificam pela influência boa ou má que exercem 



Introdução

26

sobre nós, à nossa revelia. Cabe ao nosso juízo discernir as boas das más 
inspirações. As comunicações ostensivas se dão por meio da escrita, da 
palavra ou de outras manifestações materiais, quase sempre pelos médiuns 
que lhes servem de instrumentos;

— os Espíritos se manifestam espontaneamente ou mediante evocação;
— podem evocar-se todos os Espíritos: os que animaram homens 

obscuros, como os das personagens mais ilustres, seja qual for a época em 
que tenham vivido; os de nossos parentes, amigos, ou inimigos, e obter-se 
deles, por comunicações escritas ou verbais, conselhos, informações sobre 
a situação em que se encontram no Além, sobre o que pensam a nosso res-
peito, assim como as revelações que lhes seja permitido fazer-nos;

— os Espíritos são atraídos na razão da simpatia que lhes inspire a na-
tureza moral do meio que os evoca. Os Espíritos superiores se comprazem 
nas reuniões sérias, onde predominam o amor do bem e o desejo sincero, 
por parte dos que as compõem, de se instruírem e melhorarem. A presença 
deles afasta os Espíritos inferiores que, inversamente, encontram livre acesso 
e podem obrar com toda a liberdade entre pessoas frívolas ou impelidas uni-
camente pela curiosidade e onde quer que existam maus instintos. Longe de 
se obterem bons conselhos, ou informações úteis, deles só se devem espe-
rar futilidades, mentiras, gracejos de mau gosto, ou mistificações, pois que 
muitas vezes tomam nomes venerados, a fim de melhor induzirem ao erro;

— distinguir os bons dos maus Espíritos é extremamente fácil. 
Os Espíritos superiores usam constantemente de linguagem digna, no-
bre, repassada da mais alta moralidade, escoimada de qualquer paixão 
inferior; a mais pura sabedoria lhes transparece dos conselhos, que ob-
jetivam sempre o nosso melhoramento e o bem da Humanidade. A dos 
Espíritos inferiores, ao contrário, é inconsequente, amiúde trivial e até 
grosseira. Se, por vezes, dizem alguma coisa boa e verdadeira, muito mais 
vezes dizem falsidades e absurdos, por malícia ou ignorância. Zombam 
da credulidade dos homens e se divertem à custa dos que os interrogam, 
lisonjeando-lhes a vaidade, alimentando-lhes os desejos com falazes es-
peranças. Em resumo, as comunicações sérias, na mais ampla acepção do 
termo, só são dadas nos centros sérios, onde reine íntima comunhão de 
pensamentos, tendo em vista o bem;

— a moral dos Espíritos superiores se resume, como a do Cristo, nes-
ta máxima evangélica: Fazer aos outros o que quereríamos que os outros nos 



Introdução

27

fizessem, isto é, fazer o bem e não o mal. Neste princípio encontra o homem 
uma regra universal de proceder, mesmo para as suas menores ações;

— ensinam-nos que o egoísmo, o orgulho, a sensualidade são paixões 
que nos aproximam da natureza animal, prendendo-nos à matéria; que o 
homem que, já neste mundo, se desliga da matéria, desprezando as futili
dades mundanas e amando o próximo, se avizinha da natureza espiritual; 
que cada um deve tornar-se útil, de acordo com as faculdades e os meios 
que Deus lhe pôs nas mãos para experimentá-lo; que o forte e o poderoso 
devem amparo e proteção ao fraco, porquanto transgride a Lei de Deus 
aquele que abusa da força e do poder para oprimir o seu semelhante. Ensi-
nam, finalmente, que, no mundo dos Espíritos, nada podendo estar oculto, 
o hipócrita será desmascarado e patenteadas todas as suas torpezas; que a 
presença inevitável, e de todos os instantes, daqueles para com quem hou-
vermos procedido mal constitui um dos castigos que nos estão reservados; 
que ao estado de inferioridade e superioridade dos Espíritos correspondem 
penas e gozos desconhecidos na Terra;

— mas ensinam também não haver faltas irremissíveis que a expia-
ção não possa apagar. Meio de consegui-lo encontra o homem nas dife-
rentes existências que lhe permitem avançar, conforme os seus desejos e 
esforços, na senda do progresso, para a perfeição, que é o seu destino final. 

Este o resumo da Doutrina Espírita, como resulta dos ensinamen-
tos dados pelos Espíritos superiores. Vejamos agora as objeções que se lhe 
contrapõem.

VII
Para muita gente, a oposição das corporações científicas constitui, 

senão uma prova, pelo menos forte presunção contra o que quer que seja. 
Não somos dos que se insurgem contra os sábios, pois não queremos dar 
azo a que de nós digam que escouceamos. Temo-los, ao contrário, em 
grande apreço e muito honrados nos julgaríamos se fôssemos contados 
entre eles. Suas opiniões, porém, não podem representar, em todas as cir-
cunstâncias, uma sentença irrevogável.

Desde que a Ciência sai da observação material dos fatos, tratan-
do de os apreciar e explicar, o campo está aberto às conjeturas. Cada um 
arquiteta o seu sistemazinho, disposto a sustentá-lo com fervor, para fazê-
-lo prevalecer. Não vemos todos os dias as mais opostas opiniões serem 



Introdução

28

alternativamente preconizadas e rejeitadas, ora repelidas como erros absur-
dos, para logo depois aparecerem proclamadas como verdades incontestá-
veis? Os fatos, eis o verdadeiro critério dos nossos juízos, o argumento sem 
réplica. Na ausência dos fatos, a dúvida se justifica no homem ponderado.

Com relação às coisas notórias, a opinião dos sábios é, com toda ra-
zão, fidedigna, porquanto eles sabem mais e melhor do que o vulgo. Mas, 
no tocante a princípios novos, a coisas desconhecidas, essa opinião quase 
nunca é mais do que hipotética, por isso que eles não se acham, menos 
que os outros, sujeitos a preconceitos. Direi mesmo que o sábio tem mais 
preconceitos que qualquer outro, porque uma propensão natural o leva a 
subordinar tudo ao ponto de vista donde mais aprofundou os seus conhe-
cimentos: o matemático não vê prova senão numa demonstração algébrica, 
o químico refere tudo à ação dos elementos etc. Aquele que se fez um espe-
cialista prende todas as suas ideias à especialidade que adotou. Tirai-o daí 
e o vereis quase sempre desarrazoar, por querer submeter tudo ao mesmo 
cadinho: consequência da fraqueza humana. Assim, pois, consultarei, do 
melhor grado e com a maior confiança, um químico sobre uma questão de 
análise, um físico sobre a potência elétrica, um mecânico sobre uma força 
motriz. Hão de eles, porém, permitir-me, sem que isto afete a estima a que 
lhes dá direito o seu saber especial, que eu não tenha em melhor conta suas 
opiniões negativas acerca do Espiritismo, do que o parecer de um arquiteto 
sobre uma questão de música.

As ciências ordinárias assentam nas propriedades da matéria, que 
se pode experimentar e manipular livremente; os fenômenos espíritas 
repousam na ação de inteligências dotadas de vontade própria e que nos 
provam a cada instante não se acharem subordinadas aos nossos caprichos. 
As observações não podem, portanto, ser feitas da mesma forma; reque-
rem condições especiais e outro ponto de partida. Querer submetê-las aos 
processos comuns de investigação é estabelecer analogias que não existem. 
A Ciência, propriamente dita, é, pois, como ciência, incompetente para 
se pronunciar na questão do Espiritismo: não tem que se ocupar com isso 
e qualquer que seja o seu julgamento, favorável ou não, nenhum peso 
poderá ter. O Espiritismo é o resultado de uma convicção pessoal, que 
os sábios, como indivíduos, podem adquirir, abstração feita da qualidade 
de sábios. Pretender deferir a questão à Ciência equivaleria a querer que a 
existência ou não da alma fosse decidida por uma assembleia de físicos ou 



Introdução

29

de astrônomos. Com efeito, o Espiritismo está todo na existência da alma 
e no seu estado depois da morte. Ora, é soberanamente ilógico imaginar-se 
que um homem deva ser grande psicologista, porque é eminente matemá-
tico ou notável anatomista. Dissecando o corpo humano, o anatomista 
procura a alma e, porque não a encontra, debaixo do seu escalpelo, como 
encontra um nervo, ou porque não a vê evolar-se como um gás, conclui 
que ela não existe, colocado num ponto de vista exclusivamente material. 
Segue-se que tenha razão contra a opinião universal? Não. Vedes, portanto, 
que o Espiritismo não é da alçada da Ciência.

Quando as crenças espíritas se houverem vulgarizado, quando es-
tiverem aceitas pelas massas humanas (e, a julgar pela rapidez com que 
se propagam, esse tempo não vem longe), com elas se dará o que tem 
acontecido a todas as ideias novas que hão encontrado oposição: os sábios 
se renderão à evidência. Lá chegarão, individualmente, pela força das coi-
sas. Até então será intempestivo desviá-los de seus trabalhos especiais, para 
obrigá-los a se ocuparem com um assunto estranho, que não lhes está nem 
nas atribuições, nem no programa. Enquanto isso não se verifica, os que, 
sem estudo prévio e aprofundado da matéria, se pronunciam pela negati-
va e escarnecem de quem não lhes subscreve o conceito, esquecem que o 
mesmo se deu com a maior parte das grandes descobertas que fazem honra 
à Humanidade. Expõem-se a ver seus nomes alongando a lista dos ilus-
tres proscritores das ideias novas e inscritos a par dos membros da douta 
assembleia que, em 1752, acolheu com retumbante gargalhada a memó-
ria de Franklin sobre os para-raios, julgando-a indigna de figurar entre as 
comunicações que lhe eram dirigidas; e dos daquela outra que ocasionou 
perder a França as vantagens da iniciativa da marinha a vapor, declarando 
o sistema de Fulton um sonho irrealizável. Entretanto, essas eram questões 
da alçada daquelas corporações. Ora, se tais assembleias, que contavam em 
seu seio a nata dos sábios do mundo, só tiveram a zombaria e o sarcasmo 
para ideias que elas não percebiam, ideias que, alguns anos mais tarde, re-
volucionaram a ciência, os costumes e a indústria, como esperar que uma 
questão, alheia aos trabalhos que lhes são habituais, alcance hoje das suas 
congêneres melhor acolhimento? 

Esses erros de alguns homens eminentes — conquanto deploráveis 
para a memória deles —, não lhes diminuem os méritos dos títulos que 
obtiveram e que com eles conquistaram a nossa estima, mas será preciso a 



Introdução

30

posse de um diploma oficial para se ter bom senso? Dar-se-á que fora das 
cátedras acadêmicas só se encontrem tolos e imbecis? Dignem-se de lançar 
os olhos para os adeptos da Doutrina Espírita e digam se só com ignorantes 
deparam e se a imensa legião de homens de mérito que a tem abraçado au-
toriza seja ela atirada ao rol das crendices de simplórios. O caráter e o saber 
desses homens dão peso a esta proposição: pois que eles afirmam, forçoso 
é reconhecer que alguma coisa há.

Repetimos mais uma vez que, se os fatos a que aludimos se houves-
sem reduzido ao movimento mecânico dos corpos, a indagação da causa 
física desse fenômeno caberia no domínio da Ciência; porém, desde que 
se trata de uma manifestação que se produz com exclusão das leis da Hu-
manidade, ela escapa à competência da ciência material, visto não poder 
explicar-se por algarismos, nem por uma força mecânica. Quando surge 
um fato novo, que não guarda relação com alguma ciência conhecida, o 
sábio, para estudá-lo, tem que abstrair da sua ciência e dizer a si mesmo 
que o que se lhe oferece constitui um estudo novo, impossível de ser feito 
com ideias preconcebidas.

O homem que julga infalível a sua razão está bem perto do erro. 
Mesmo aqueles, cujas ideias são as mais falsas, se apoiam na sua própria 
razão e é por isso que rejeitam tudo o que lhes parece impossível. Os que 
outrora repeliram as admiráveis descobertas de que a Humanidade se hon-
ra, todos endereçavam seus apelos a esse juiz, para repeli-las. O que se cha-
ma razão não é muitas vezes senão orgulho disfarçado e quem quer que se 
considere infalível apresenta-se como igual a Deus. Dirigimo-nos, pois, aos 
ponderados, que duvidam do que não viram, mas que, julgando do futuro 
pelo passado, não creem que o homem haja chegado ao apogeu, nem que 
a Natureza lhe tenha facultado ler a última página do seu livro.

VIII
Acrescentemos que o estudo de uma doutrina, qual a Doutrina Espí-

rita, que nos lança de súbito numa ordem de coisas tão nova quão grande, 
só pode ser feito com utilidade por homens sérios, perseverantes, livres de 
prevenções e animados de firme e sincera vontade de chegar a um resul-
tado. Não sabemos como dar esses qualificativos aos que julgam a priori, 
levianamente, sem tudo ter visto; que não imprimem a seus estudos a con-
tinuidade, a regularidade e o recolhimento indispensáveis. Ainda menos 



Introdução

31

saberíamos dá-los a alguns que, para não decaírem da reputação de homens 
de espírito, se afadigam por achar um lado burlesco nas coisas mais verda-
deiras, ou tidas como tais por pessoas cujo saber, caráter e convicções lhes 
dão direito à consideração de quem quer que se preze de bem-educado. 
Abstenham-se, portanto, os que entendem não serem dignos de sua aten-
ção os fatos. Ninguém pensa em lhes violentar a crença; concordem, pois, 
em respeitar a dos outros.

O que caracteriza um estudo sério é a continuidade que se lhe dá. 
Será de admirar que muitas vezes não se obtenha nenhuma resposta sensata 
a questões de si mesmas graves, quando propostas ao acaso e à queima-
-roupa, em meio de uma aluvião de outras extravagantes? Demais, sucede 
frequentemente que, por complexa, uma questão, para ser elucidada, exige 
a solução de outras preliminares ou complementares. Quem deseje tornar-
-se versado numa ciência tem que a estudar metodicamente, começando 
pelo princípio e acompanhando o encadeamento e o desenvolvimento das 
ideias. Que adiantará àquele que, ao acaso, dirigir a um sábio perguntas 
acerca de uma ciência cujas primeiras palavras ignore? Poderá o próprio 
sábio, por maior que seja a sua boa vontade, dar-lhe resposta satisfatória? A 
resposta isolada, que der, será forçosamente incompleta e quase sempre, por 
isso mesmo, ininteligível, ou parecerá absurda e contraditória. O mesmo 
ocorre em nossas relações com os Espíritos. Quem quiser com eles instruir-
-se tem que com eles fazer um curso; mas, exatamente como se procede 
entre nós, deverá escolher seus professores e trabalhar com assiduidade.

Dissemos que os Espíritos superiores somente às sessões sérias acor-
rem, sobretudo às em que reina perfeita comunhão de pensamentos e de 
sentimentos para o bem. A leviandade e as questões ociosas os afastam, 
como, entre os homens, afastam as pessoas criteriosas; o campo fica, en-
tão, livre à turba dos Espíritos mentirosos e frívolos, sempre à espreita de 
ocasiões propícias para zombarem de nós e se divertirem à nossa custa. 
Que é o que se dará com uma questão grave em reuniões de tal ordem? Será 
respondida; mas, por quem? Acontece como se a um bando de doidivanas, 
que estejam a divertir-se, propusésseis estas questões: Que é a alma? Que é 
a morte? e outras tão recreativas quanto essas. Se quereis respostas sisudas, 
haveis de comportar-vos com toda a sisudez, na mais ampla acepção do 
termo, e de preencher todas as condições reclamadas. Só assim obtereis 
grandes coisas. Sede, além do mais, laboriosos e perseverantes nos vossos 



Introdução

32

estudos, sem o que os Espíritos superiores vos abandonarão, como faz um 
professor com os discípulos negligentes.

IX
O movimento dos objetos é um fato incontestável. A questão está 

em saber se, nesse movimento, há ou não uma manifestação inteligente e, em 
caso de afirmativa, qual a origem dessa manifestação.

Não falamos do movimento inteligente de certos objetos, nem das 
comunicações verbais, nem das que o médium escreve diretamente. Este 
gênero de manifestações, evidente para os que viram e aprofundaram o 
assunto, não se mostra, à primeira vista, bastante independente da von-
tade, para firmar a convicção de um observador novato. Não trataremos, 
portanto, senão da escrita obtida com o auxílio de um objeto qualquer 
munido de um lápis, como cesta, prancheta etc. A maneira pela qual os 
dedos do médium repousam sobre os objetos desafia, como atrás dissemos, 
a mais consumada destreza de sua parte no intervir, de qualquer modo, 
no traçar das letras. Mas admitamos que a alguém, dotado de maravilhosa 
habilidade, seja isso possível e que esse alguém consiga iludir o olhar do 
observador; como explicar a natureza das respostas, quando se apresentam 
fora do quadro das ideias e conhecimentos do médium? E note-se que não 
se trata de respostas monossilábicas, porém, muitas vezes, de numerosas 
páginas escritas com admirável rapidez, quer espontaneamente, quer sobre 
determinado assunto. De sob os dedos do médium menos versado em 
literatura, surgem de quando em quando poesias de impecáveis sublimi-
dade e pureza, que os melhores poetas humanos não se dedignariam de 
subscrever. O que ainda torna mais estranhos esses fatos é que ocorrem por 
toda parte e que os médiuns se multiplicam ao infinito. São eles reais ou 
não? Para esta pergunta só temos uma resposta: vede e observai; não vos 
faltarão ocasiões de fazê-lo; mas, sobretudo, observai repetidamente, por 
longo tempo e de acordo com as condições exigidas.

Que respondem a essa evidência os antagonistas? — Sois vítimas do 
charlatanismo ou joguete de uma ilusão. Diremos, primeiramente, que a 
palavra charlatanismo não cabe onde não há proveito. Os charlatães não 
fazem grátis o seu ofício. Seria, quando muito, uma mistificação. Mas por 
que singular coincidência esses mistificadores se achariam acordes, de um 
extremo a outro do mundo, para proceder do mesmo modo, produzir os 



Introdução

33

mesmos efeitos e dar, sobre os mesmos assuntos e em línguas diversas, 
respostas idênticas, senão quanto à forma, pelo menos quanto ao sentido? 
Como compreender-se que pessoas austeras, honradas, instruídas se pres-
tassem a tais manejos? E com que fim? Como achar em crianças a paciência 
e a habilidade necessárias a tais resultados? Porque, se os médiuns não são 
instrumentos passivos, indispensáveis se lhes fazem habilidade e conheci-
mentos incompatíveis com a idade infantil e com certas posições sociais.

Dizem então que, se não há fraude, pode haver ilusão de ambos os 
lados. Em boa lógica, a qualidade das testemunhas é de alguma impor-
tância. Ora, é aqui o caso de perguntarmos se a Doutrina Espírita, que já 
conta milhões de adeptos, só os recruta entre os ignorantes? Os fenômenos 
em que ela se baseia são tão extraordinários que concebemos a existência 
da dúvida. O que, porém, não podemos admitir é a pretensão de alguns 
incrédulos, a de terem o monopólio do bom senso e que, sem guardarem 
as conveniências e respeitarem o valor moral de seus adversários, tachem, 
com desplante, de ineptos os que lhes não seguem o parecer. Aos olhos de 
qualquer pessoa judiciosa, a opinião das que, esclarecidas, observaram du-
rante muito tempo, estudaram e meditaram uma coisa, constituirá sempre, 
quando não uma prova, uma presunção, no mínimo, a seu favor, visto ter 
logrado prender a atenção de homens respeitáveis, que não tinham interes-
se algum em propagar erros nem tempo a perder com futilidades.

X
Entre as objeções, algumas há das mais especiosas, ao menos na apa-

rência, porque tiradas da observação e feitas por pessoas respeitáveis.
A uma delas serve de base a linguagem de certos Espíritos, que não 

parece digna da elevação atribuída a seres sobrenaturais. Quem se reportar 
ao resumo da Doutrina acima apresentado, verá que os próprios Espíritos 
nos ensinam não haver entre eles igualdade de conhecimentos nem de 
qualidades morais, e que não se deve tomar ao pé da letra tudo quanto 
dizem. Às pessoas sensatas incumbe separar o bom do mau. Indubitavel-
mente, os que desse fato deduzem que só se comunicam conosco seres 
malfazejos, cuja única ocupação consista em nos mistificar, não conhecem 
as comunicações que se recebem nas reuniões em que só se manifestam 
Espíritos superiores; do contrário, assim não pensariam. É de lamentar 
que o acaso os tenha servido tão mal, que apenas lhes haja mostrado o lado 



Introdução

34

mau do mundo espírita, pois nos repugna supor que uma tendência sim-
pática atraia para eles, em vez dos bons Espíritos, os maus, os mentirosos, 
ou aqueles cuja linguagem é de revoltante grosseria. Poder-se-ia, quando 
muito, deduzir daí que a solidez dos princípios dessas pessoas não é bas-
tante forte para preservá-las do mal e que; achando certo prazer em lhes 
satisfazerem a curiosidade, os maus Espíritos disso se aproveitam para se 
aproximar delas, enquanto os bons se afastam.

Julgar a questão dos Espíritos por esses fatos seria tão pouco lógico, 
quanto julgar do caráter de um povo pelo que se diz e faz numa reunião de 
desatinados ou de gente de má nota, com os quais não entretêm relações 
as pessoas circunspectas nem as sensatas. Os que assim julgam se colocam 
na situação do estrangeiro que, chegando a uma grande capital pelo mais 
abjeto dos seus arrabaldes, julgasse de todos os habitantes pelos costumes e 
linguagem desse bairro ínfimo. No mundo dos Espíritos também há uma 
sociedade boa e uma sociedade má; dignem-se, os que daquele modo se 
pronunciam, de estudar o que se passa entre os Espíritos de escol e se 
convencerão de que a cidade celeste não contém apenas a escória popular.

Perguntam eles: os Espíritos de escol descem até nós? Respondere-
mos: Não fiqueis no subúrbio; vede, observai e julgareis; os fatos aí estão 
para todo o mundo. A menos que lhes sejam aplicáveis estas palavras de 
Jesus: Têm olhos e não veem; têm ouvidos e não ouvem.

Como variante dessa opinião, temos a dos que não veem, nas comu-
nicações espíritas e em todos os fatos materiais a que elas dão lugar, mais 
do que a intervenção de uma potência diabólica, novo Proteu que revestiria 
todas as formas, para melhor nos enganar. Não a julgamos suscetível de 
exame sério, por isso não nos demoramos em considerá-la. Aliás, ela está 
refutada pelo que acabamos de dizer. Acrescentaremos, tão somente, que, se 
assim fosse, forçoso seria convir em que o diabo é às vezes bastante criterioso 
e ponderado, sobretudo, muito moral; ou, então, em que há bons diabos.

Efetivamente, como acreditar que Deus só ao Espírito do mal per-
mita que se manifeste, para perder-nos, sem nos dar por contrapeso os 
conselhos dos bons Espíritos? Se Ele não o pode fazer, não é onipotente; 
se pode e não o faz, desmente a sua bondade. Ambas as suposições se-
riam blasfemas. Note-se que admitir a comunicação dos maus Espíritos 
é reconhecer o princípio das manifestações. Ora, se elas se dão, não 
pode deixar de ser com a permissão de Deus. Como, então, se há de 



Introdução

35

acreditar, sem impiedade, que Ele só permita o mal, com exclusão do 
bem? Semelhante doutrina é contrária às mais simples noções do bom 
senso e da religião.

XI
Esquisito é, acrescentam, que só se fale dos Espíritos de personagens 

conhecidas e perguntam por que são eles os únicos a se manifestarem. Há 
ainda aqui um erro, oriundo, como tantos outros, de superficial observa-
ção. Dentre os Espíritos que vêm espontaneamente, muito maior é, para 
nós, o número dos desconhecidos do que o dos ilustres, designando-se 
aqueles por um nome qualquer, muitas vezes por um nome alegórico ou 
característico. Quanto aos que se evocam, desde que não se trate de parente 
ou amigo, é muito natural nos dirijamos aos que conhecemos, de preferên-
cia a chamar pelos que nos são desconhecidos. O nome das personagens 
ilustres atrai mais a atenção, por isso é que são notadas.

Acham também singular que os Espíritos dos homens eminentes 
acudam familiarmente ao nosso chamado e se ocupem, às vezes, com coisas 
insignificantes, comparadas com as de que cogitavam durante a vida. Nada 
aí há de surpreendente para os que sabem que a autoridade, ou a consi-
deração de que tais homens gozaram neste mundo, nenhuma supremacia 
lhes dá no mundo espírita. Nisto, os Espíritos confirmam estas palavras do 
Evangelho: “Os grandes serão rebaixados e os pequenos serão elevados”, 
devendo esta sentença entender-se com relação à categoria em que cada 
um de nós se achará entre eles. É assim que aquele que foi primeiro na 
Terra pode vir a ser lá um dos últimos. Aquele diante de quem curvávamos 
aqui a cabeça pode, portanto, vir falar-nos como o mais humilde operário, 
pois que deixou, com a vida terrena, toda a sua grandeza, e o mais pode-
roso monarca pode achar-se lá muito abaixo do último dos seus soldados.

XII
Um fato demonstrado pela observação e confirmado pelos próprios 

Espíritos é o de que os Espíritos inferiores muitas vezes usurpam nomes 
conhecidos e respeitados. Quem pode, pois, afirmar que os que dizem 
ter sido, por exemplo, Sócrates, Júlio César, Carlos Magno, Fénelon, 
Napoleão, Washington entre outros, tenham realmente animado essas per-
sonagens? Esta dúvida existe mesmo entre alguns adeptos fervorosos da 



Introdução

36

Doutrina Espírita, os quais admitem a intervenção e a manifestação dos 
Espíritos, mas inquirem como se lhes pode comprovar a identidade. Seme-
lhante prova é, de fato, bem difícil de produzir-se. Conquanto, porém, não 
o possa ser de modo tão autêntico como por uma certidão de registro civil, 
pode-o ao menos por presunção, segundo certos indícios.

Quando se manifesta o Espírito de alguém que conhecemos pessoal
mente, de um parente ou de um amigo, por exemplo, mormente se há 
pouco tempo que morreu, sucede geralmente que sua linguagem se revela 
de perfeito acordo com o caráter que tinha aos nossos olhos, quando vivo. 
Já isso constitui indício de identidade. Não mais, entretanto, há lugar para 
dúvidas, desde que o Espírito fala de coisas particulares, lembra aconteci-
mentos de família, sabidos unicamente do seu interlocutor. Um filho não 
se enganará, decerto, com a linguagem de seu pai ou de sua mãe, nem pais 
haverá que se equivoquem quanto à de um filho. Neste gênero de evoca-
ções, passam-se às vezes coisas íntimas verdadeiramente empolgantes, de 
natureza a convencer o maior incrédulo. O mais obstinado cético fica, não 
raro, aterrado com as inesperadas revelações que lhe são feitas.

Outra circunstância muito característica acode em apoio da identidade. 
Dissemos que a caligrafia do médium muda, em geral, quando outro passa a 
ser o Espírito evocado e que a caligrafia é sempre a mesma quando o mesmo 
Espírito se apresenta. Tem-se verificado inúmeras vezes, sobretudo se se trata 
de pessoas mortas recentemente, que a escrita denota flagrante semelhança 
com a dessa pessoa em vida. Assinaturas se hão obtido de exatidão perfeita. 
Longe estamos, todavia, de querer apontar esse fato como regra e menos ain-
da como regra constante. Mencionamo-lo apenas como digno de nota.

Só os Espíritos que atingiram certo grau de purificação se acham 
libertos de toda influência corporal. Quando ainda não estão completa-
mente desmaterializados (é a expressão de que usam) conservam a maior 
parte das ideias, dos pendores e até das manias que tinham na Terra, o que 
também constitui um meio de reconhecimento, ao qual igualmente se che-
ga por uma imensidade de fatos minuciosos, que só uma observação acu-
rada e detida pode revelar. Veem-se escritores a discutir suas próprias obras 
ou doutrinas, a aprovar ou condenar certas partes delas; outros a lembrar 
circunstâncias ignoradas, ou quase desconhecidas, de suas vidas ou de suas 
mortes, toda sorte de particularidades, enfim, que são, quando nada, pro-
vas morais de identidade, únicas invocáveis, tratando-se de coisas abstratas.



Introdução

37

Ora, se a identidade de um Espírito evocado pode, até certo ponto, ser 
estabelecida em alguns casos, razão não há para que não o seja em outros; 
e se, com relação a pessoas, cuja morte data de muito tempo, não se têm 
os mesmos meios de verificação, resta sempre o da linguagem e do caráter, 
porquanto, inquestionavelmente, o Espírito de um homem de bem não 
falará como o de um perverso ou de um devasso. Quanto aos Espíritos que 
se apropriam de nomes respeitáveis, esses se traem logo pela linguagem que 
empregam e pelas máximas que formulam. Um que se dissesse Fénelon, 
por exemplo, e que, ainda quando apenas acidentalmente ofendesse o bom 
senso e a moral, mostraria, por esse simples fato, o embuste. Se, ao contrá-
rio, forem sempre puros os pensamentos que exprima, sem contradições 
e constantemente à altura do caráter de Fénelon, não há motivo para que 
se duvide da sua identidade. De outra forma, havíamos de supor que um 
Espírito que só prega o bem é capaz de mentir conscientemente e, ainda 
mais, sem utilidade alguma.

A experiência nos ensina que os Espíritos da mesma categoria, do 
mesmo caráter e possuídos dos mesmos sentimentos formam grupos e 
famílias. Ora, incalculável é o número dos Espíritos e longe estamos de 
conhecê-los a todos; a maior parte deles não têm mesmo nomes para nós. 
Nada, pois, impede que um Espírito da categoria de Fénelon venha em 
seu lugar, muitas vezes até como seu mandatário. Apresenta-se então com 
o seu nome, porque lhe é idêntico e pode substituí-lo, e ainda porque pre-
cisamos de um nome para fixar as nossas ideias. Mas, que importa, afinal, 
seja um Espírito, realmente ou não, o de Fénelon? Desde que tudo o que 
ele diz é bom e que fala como o teria feito o próprio Fénelon, é um bom 
Espírito. Indiferente é o nome pelo qual se dá a conhecer, não passando 
muitas vezes de um meio de que lança mão para nos fixar as ideias. O 
mesmo, entretanto, não é admissível nas evocações íntimas; mas, aí, como 
dissemos há pouco, se consegue estabelecer a identidade por provas de 
certo modo patentes.

Inegavelmente a substituição dos Espíritos pode dar lugar a uma 
porção de equívocos, ocasionar erros e, amiúde, mistificações. Essa é uma 
das dificuldades do Espiritismo prático. Nunca, porém, dissemos que esta 
ciência fosse fácil, nem que se pudesse aprendê-la brincando, o que, aliás, 
não é possível, qualquer que seja a ciência. Jamais teremos repetido bas-
tante que ela demanda estudo assíduo e por vezes muito prolongado. 



Introdução

38

Não sendo lícito provocarem-se os fatos, tem-se que esperar que eles se 
apresentem por si mesmos. Frequentemente ocorrem por efeito de cir-
cunstâncias em que se não pensa. Para o observador atento e paciente os 
fatos abundam, por isso que ele descobre milhares de matizes característi-
cos, que são verdadeiros raios de luz. O mesmo se dá com as ciências co-
muns. Ao passo que o homem superficial não vê numa flor mais do que 
uma forma elegante, o sábio descobre nela tesouros para o pensamento.

XIII
As observações que aí ficam nos levam a dizer alguma coisa acerca de 

outra dificuldade, a da divergência que se nota na linguagem dos Espíritos.
Diferindo estes muito uns dos outros, do ponto de vista dos conhe-

cimentos e da moralidade, é evidente que uma questão pode ser por eles 
resolvida em sentidos opostos, conforme a categoria que ocupam, exata-
mente como sucederia, entre os homens, se a propusessem ora a um sábio, 
ora a um ignorante, ora a um gracejador de mau gosto. O ponto essencial, 
temo-lo dito, é sabermos a quem nos dirigimos.

Mas, ponderam, como se explica que os tidos por Espíritos de ordem 
superior nem sempre estejam de acordo? Diremos, em primeiro lugar, que, 
independentemente da causa que vimos de assinalar, outras há de molde 
a exercerem certa influência sobre a natureza das respostas, abstração feita 
da probidade dos Espíritos. Este é um ponto capital, cuja explicação alcan-
çaremos pelo estudo. Por isso é que dizemos que estes estudos requerem 
atenção demorada, observação profunda e, sobretudo, como aliás o exigem 
todas as ciências humanas, continuidade e perseverança. Anos são precisos 
para formar-se um médico medíocre e três quartas partes da vida para 
chegar-se a ser um sábio. Como pretender-se em algumas horas adquirir 
a Ciência do Infinito! Ninguém, pois, se iluda: o estudo do Espiritismo é 
imenso; interessa a todas as questões da metafísica e da ordem social; é um 
mundo que se abre diante de nós. Será de admirar que o efetuá-lo deman-
de tempo, muito tempo mesmo? 

A contradição, demais, nem sempre é tão real quanto possa parecer. 
Não vemos todos os dias homens que professam a mesma ciência diver-
girem na definição que dão de uma coisa, quer empreguem termos dife-
rentes, quer a encarem de pontos de vista diversos, embora seja sempre 
a mesma a ideia fundamental? Conte quem puder as definições que se 



Introdução

39

têm dado de gramática! Acrescentaremos que a forma da resposta depende 
muitas vezes da forma da questão. Pueril, portanto, seria apontar contra-
dição onde frequentemente só há diferença de palavras. Os Espíritos supe-
riores não se preocupam absolutamente com a forma. Para eles, o fundo 
do pensamento é tudo.

Tomemos, por exemplo, a definição de alma. Carecendo este termo 
de uma acepção invariável, compreende-se que os Espíritos, como nós, 
divirjam na definição que dela deem: um poderá dizer que é o princípio 
da vida, outro chamar-lhe centelha anímica, um terceiro afirmar que ela é 
interna, um quarto que é externa etc., tendo todos razão, cada um do seu 
ponto de vista. Poder-se-á mesmo crer que alguns deles professem doutri-
nas materialistas e, todavia, não ser assim. Outro tanto acontece relativa-
mente a Deus. Será: o princípio de todas as coisas, o criador do Universo, a 
inteligência suprema, o infinito, o grande Espírito etc. Em definitiva, será 
sempre Deus. Citemos, finalmente, a classificação dos Espíritos. Eles for-
mam uma série ininterrupta, desde o mais ínfimo grau até o grau superior. 
A classificação é, pois, arbitrária. Um, grupá-los-á em três classes, outro 
em cinco, dez ou vinte, à vontade, sem que nenhum esteja em erro. Todas 
as ciências humanas nos oferecem idênticos exemplos. Cada sábio tem o 
seu sistema; os sistemas mudam, a Ciência, porém, não muda. Aprenda-
-se a Botânica pelo sistema de Linneu, ou pelo de Jussieu, ou pelo de 
Tournefort, nem por isso se saberá menos Botânica. Deixemos, conseguin-
temente, de emprestar a coisas de pura convenção mais importância do 
que merecem, para só nos atermos ao que é verdadeiramente importante e, 
não raro, a reflexão fará se descubra, no que pareça disparate, uma simili-
tude que escapara a um primeiro exame.

XIV
Passaríamos brevemente pela objeção que fazem alguns céticos, a 

propósito das faltas ortográficas que certos Espíritos cometem, se ela não 
oferecesse margem a uma observação essencial. A ortografia deles, cumpre 
dizê-lo, nem sempre é irreprochável, mas grande escassez de razões seria 
mister para se fazer disso objeto de crítica séria, dizendo que, visto sabe
rem tudo, os Espíritos devem saber ortografia. Poderíamos opor-lhes os 
múltiplos pecados desse gênero cometidos por mais de um sábio da Terra, 
o que, entretanto, em nada lhes diminui o mérito. Há, porém, no fato, 



Introdução

40

uma questão mais grave. Para os Espíritos, principalmente para os Espíritos 
superiores, a ideia é tudo, a forma nada vale. Livres da matéria, a linguagem 
de que usam entre si é rápida como o pensamento, porquanto são os pró-
prios pensamentos que se comunicam sem intermediário. Muito pouco à 
vontade hão de eles se sentirem, quando obrigados, para se comunicarem 
conosco, a utilizarem-se das formas longas e embaraçosas da linguagem hu
mana e a lutarem com a insuficiência e a imperfeição dessa linguagem, 
para exprimirem todas as ideias. É o que eles próprios declaram. Por isso 
mesmo, bastante curiosos são os meios de que se servem com frequência 
para obviarem a esse inconveniente. O mesmo se daria conosco, se houvés-
semos de exprimir-nos num idioma de vocábulos e fraseados mais longos 
e de maior pobreza de expressões do que o de que usamos. É o embaraço 
que experimenta o homem de gênio, para quem constitui motivo de im-
paciência a lentidão da sua pena sempre muito atrasada no lhe acompa-
nhar o pensamento. Compreende-se, diante disto, que os Espíritos liguem 
pouca importância à puerilidade da ortografia, mormente quando se trata 
de ensino profundo e grave. Já não é maravilhoso que se exprimam indi-
ferentemente em todas as línguas e que as entendam todas? Não se con-
clua daí, todavia, que desconheçam a correção convencional da linguagem. 
Observam-na, quando necessário. Assim é, por exemplo, que a poesia por 
eles ditada desafiaria quase sempre a crítica do mais meticuloso purista, a 
despeito da ignorância do médium.

XV
Há também pessoas que veem perigo por toda parte e em tudo o que 

não conhecem. Daí a pressa com que, do fato de haverem perdido a razão 
alguns dos que se entregaram a estes estudos, tiram conclusões desfavoráveis 
ao Espiritismo. Como é que homens sensatos enxergam nisto uma objeção 
valiosa? Não se dá o mesmo com todas as preocupações de ordem intelectual 
que empolguem um cérebro fraco? Quem será capaz de precisar quantos 
loucos e maníacos os estudos da Matemática, da Medicina, da Música, da 
Filosofia e outros têm produzido? Dever-se-ia, em consequência, banir esses 
estudos? Que prova isso? Nos trabalhos corporais, estropiam-se os braços e 
as pernas, que são os instrumentos da ação material; nos trabalhos da inte-
ligência, estropia-se o cérebro, que é o do pensamento. Mas, por se haver 
quebrado o instrumento, não se segue que o mesmo tenha acontecido ao 



Introdução

41

Espírito. Este permanece intacto e, desde que se liberte da matéria, gozará, 
tanto quanto qualquer outro, da plenitude das suas faculdades. No seu gê-
nero, ele é, como homem, um mártir do trabalho.

Todas as grandes preocupações do Espírito podem ocasionar a lou-
cura: as Ciências, as Artes e até a Religião lhe fornecem contingentes. A 
loucura tem como causa primária uma predisposição orgânica do cérebro, 
que o torna mais ou menos acessível a certas impressões. Dada a predispo-
sição para a loucura, esta tomará o caráter de preocupação principal, que 
então se muda em ideia fixa, podendo tanto ser a dos Espíritos, em quem 
com eles se ocupou, como a de Deus, dos anjos, do diabo, da fortuna, 
do poder, de uma arte, de uma ciência, da maternidade, de um sistema 
político ou social. Provavelmente, o louco religioso se houvera tornado 
um louco espírita, se o Espiritismo fora a sua preocupação dominante, do 
mesmo modo que o louco espírita o seria sob outra forma, de acordo com 
as circunstâncias.

Digo, pois, que o Espiritismo não tem privilégio algum a esse res-
peito. Vou mais longe: digo que, bem compreendido, ele é um preservador 
contra a loucura.

Entre as causas mais comuns de sobre-excitação cerebral, devem 
contar-se as decepções, os infortúnios, as afeições contrariadas, que, ao 
mesmo tempo, são as causas mais frequentes de suicídio. Ora, o verdadeiro 
espírita vê as coisas deste mundo de um ponto de vista tão elevado; elas lhe 
parecem tão pequenas, tão mesquinhas, a par do futuro que o aguarda; a 
vida se lhe mostra tão curta, tão fugaz, que, aos seus olhos, as tribulações 
não passam de incidentes desagradáveis, no curso de uma viagem. O que, 
em outro, produziria violenta emoção, mediocremente o afeta. Demais, 
ele sabe que as amarguras da vida são provas úteis ao seu adiantamento, 
se as sofrer sem murmurar, porque será recompensado na medida da co-
ragem com que as houver suportado. Suas convicções lhe dão, assim, uma 
resignação que o preserva do desespero e, por conseguinte, de uma causa 
permanente de loucura e suicídio. Conhece também, pelo espetáculo que 
as comunicações com os Espíritos lhe proporcionam, qual a sorte dos que 
voluntariamente abreviam seus dias e esse quadro é bem de molde a fazê-
-lo refletir, tanto que a cifra muito considerável já ascende o número dos 
que foram detidos em meio desse declive funesto. Este é um dos resulta-
dos do Espiritismo. Riam quanto queiram os incrédulos. Desejo-lhes as 



Introdução

42

consolações que ele prodigaliza a todos os que se hão dado ao trabalho de 
lhe sondar as misteriosas profundezas.

Cumpre também colocar entre as causas da loucura o pavor, sendo 
que o do diabo já desequilibrou mais de um cérebro. Quantas vítimas não 
têm feito os que abalam imaginações fracas com esse quadro, que cada vez 
mais pavoroso se esforçam por tornar, mediante horríveis pormenores? O 
diabo, dizem, só mete medo a crianças, é um freio para fazê-las ajuizadas. 
Sim, é, do mesmo modo que o papão e o lobisomem. Quando, porém, elas 
deixam de ter medo, estão piores do que dantes. E, para alcançar-se tão 
belo resultado, não se levam em conta as inúmeras epilepsias causadas pelo 
abalo de cérebros delicados. Bem frágil seria a religião se, por não infundir 
terror, sua força pudesse ficar comprometida. Felizmente, assim não é. De 
outros meios dispõe ela para atuar sobre as almas. Mais eficazes e mais sé-
rios são os que o Espiritismo lhe faculta, desde que ela os saiba utilizar. Ele 
mostra a realidade das coisas e só com isso neutraliza os funestos efeitos de 
um temor exagerado.

XVI
Resta-nos ainda examinar duas objeções, únicas que realmente me-

recem este nome, porque se baseiam em teorias racionais. Ambas admitem 
a realidade de todos os fenômenos materiais e morais, mas excluem a in-
tervenção dos Espíritos.

Segundo a primeira dessas teorias, todas as manifestações atribuídas 
aos Espíritos não seriam mais do que efeitos magnéticos. Os médiuns se 
achariam num estado a que se poderia chamar sonambulismo desperto, fe-
nômeno de que podem dar testemunho todos os que hão estudado o mag-
netismo. Nesse estado, as faculdades intelectuais adquirem um desenvol-
vimento anormal; o círculo das percepções intuitivas se amplia para além 
das raias da nossa concepção ordinária. Assim sendo, o médium tiraria de 
si mesmo e por efeito da sua lucidez tudo o que diz e todas as noções que 
transmite, mesmo sobre os assuntos que mais estranhos lhe sejam, quando 
no estado habitual.

Não seremos nós quem conteste o poder do sonambulismo, cujos 
prodígios observamos, estudando-lhe todas as fases durante mais de 35 
anos. Concordamos em que, efetivamente, muitas manifestações espíri-
tas são explicáveis por esse meio. Contudo, uma observação cuidadosa e 



Introdução

43

prolongada mostra grande cópia de fatos em que a intervenção do médium, 
a não ser como instrumento passivo, é materialmente impossível. Aos que 
partilham dessa opinião, como aos outros, diremos: “Vede e observai, por-
que certamente ainda não vistes tudo”. Opor-lhes-emos, em seguida, duas 
considerações tiradas da própria doutrina deles. Donde veio a teoria espíri-
ta? É um sistema imaginado por alguns homens para explicar os fatos? De 
modo algum. Quem então a revelou? Precisamente esses mesmos médiuns 
cuja lucidez exaltais. Ora, se essa lucidez é tal como a supondes, por que 
teriam eles atribuído aos Espíritos o que em si mesmos hauriam? Como 
teriam dado, sobre a natureza dessas inteligências extra-humanas, as infor-
mações precisas, lógicas e tão sublimes, que conhecemos? Uma de duas: ou 
eles são lúcidos, ou não o são. Se o são e se se pode confiar na sua veraci-
dade, não haveria meio de admitir-se, sem contradição, que não estejam 
com a verdade. Em segundo lugar, se todos os fenômenos promanassem 
do médium, seriam sempre idênticos num determinado indivíduo; jamais 
se veria a mesma pessoa usar de uma linguagem disparatada, nem exprimir 
alternativamente as coisas mais contraditórias. Esta falta de unidade nas 
manifestações obtidas pelo mesmo médium prova a diversidade das fontes. 
Ora, desde que não as podemos encontrar todas nele, forçoso é que as 
procuremos fora dele.

Segundo outra opinião, o médium é a única fonte produtora de todas 
as manifestações, mas, em vez de extraí-las de si mesmo, como o preten-
dem os partidários da teoria sonambúlica, ele as toma ao meio ambiente. O 
médium será, então, uma espécie de espelho a refletir todas as ideias, todos 
os pensamentos e todos os conhecimentos das pessoas que o cercam; nada 
diria que não fosse conhecido, pelo menos, de algumas destas. Não é lícito 
negar-se, e isso constitui mesmo um princípio da Doutrina, a influência 
que os assistentes exercem sobre a natureza das manifestações. Esta influên
cia, no entanto, difere muito da que supõem existir, e, dela à que faria do 
médium um eco dos pensamentos daqueles que o rodeiam, vai grande 
distância, porquanto milhares de fatos demonstram o contrário. Há, pois, 
nessa maneira de pensar, grave erro, que uma vez mais prova o perigo 
das conclusões prematuras. Sendo-lhes impossível negar a realidade de um 
fenômeno que a ciência vulgar não pode explicar e não querendo admitir 
a presença dos Espíritos, os que assim opinam o explicam a seu modo. 
Seria especiosa a teoria que sustentam, se pudesse abranger todos os fatos. 



Introdução

44

Tal, entretanto, não se dá. Quando se lhes demonstra, até a evidência, que 
certas comunicações do médium são completamente estranhas aos pen-
samentos, aos conhecimentos, às opiniões mesmo de todos os assistentes, 
que essas comunicações frequentemente são espontâneas e contradizem 
todas as ideias preconcebidas, ah! eles não se embaraçam com tão pouca 
coisa. Respondem que a irradiação vai muito além do círculo imediato que 
nos envolve; o médium é o reflexo de toda a Humanidade, de tal sorte que, 
se as inspirações não lhe vêm dos que se acham a seu lado, ele as vai beber 
fora, na cidade, no país, em todo o globo e até nas outras esferas.

Não me parece que em semelhante teoria se encontre explicação 
mais simples e mais provável que a do Espiritismo, visto que ela se baseia 
numa causa bem mais maravilhosa. A ideia de que seres que povoam os 
espaços e que, em contato conosco, nos comunicam seus pensamentos, 
nada tem que choque mais a razão do que a suposição dessa irradiação 
universal, vindo, de todos os pontos do Universo, concentrar-se no cére-
bro de um indivíduo.

Ainda uma vez, e este é ponto capital sobre que nunca insistiremos 
bastante: a teoria sonambúlica e a que se poderia chamar refletiva foram 
imaginadas por alguns homens; são opiniões individuais, criadas para ex-
plicar um fato, ao passo que a Doutrina dos Espíritos não é de concep-
ção humana. Foi ditada pelas próprias inteligências que se manifestaram, 
quando ninguém disso cogitava, quando até a opinião geral a repelia. Ora, 
perguntamos, onde foram os médiuns beber uma doutrina que não passa-
va pelo pensamento de ninguém na Terra? Perguntamos ainda mais: por 
que estranha coincidência milhares de médiuns espalhados por todos os 
pontos do globo terráqueo, e que jamais se viram, acordaram em dizer 
a mesma coisa? Se o primeiro médium que apareceu na França sofreu a 
influência de opiniões já aceitas na América, por que singularidade foi ele 
buscá-las a duas mil  léguas além-mar e no seio de um povo tão diferente 
pelos costumes e pela linguagem, em vez de as tomar ao seu derredor?

Há ainda outra circunstância em que não se tem atentado muito. 
As primeiras manifestações, na França, como na América, não se verifi-
caram por meio da escrita nem da palavra, e sim por pancadas concor-
dantes com as letras do alfabeto e formando palavras e frases. Foi por 
esse meio que as inteligências, autoras das manifestações, se declararam 
Espíritos. Ora, dado se pudesse supor a intervenção do pensamento dos 



Introdução

45

médiuns nas comunicações verbais ou escritas, outro tanto não seria lí-
cito fazer-se com relação às pancadas, cuja significação não podia ser 
conhecida de antemão.

Poderíamos citar inúmeros fatos que demonstram, na inteligência 
que se manifesta, uma individualidade evidente e uma absoluta indepen-
dência de vontade. Recomendamos, portanto, aos dissidentes, observação 
mais cuidadosa e, se quiserem estudar bem, sem prevenções, e não formu-
lar conclusões antes de terem visto tudo, reconhecerão a impotência de sua 
teoria para tudo explicar. Limitar-nos-emos a propor as questões seguintes: 
Por que a inteligência que se manifesta, qualquer que ela seja, recusa res-
ponder a certas perguntas sobre assuntos perfeitamente conhecidos, como, 
por exemplo, sobre o nome ou a idade do interlocutor, sobre o que ele tem 
na mão, o que fez na véspera, o que pensa fazer no dia seguinte etc.? Se o 
médium fosse o espelho do pensamento dos assistentes, nada lhe seria mais 
fácil do que responder.

A esse argumento retrucam os adversários, perguntando, a seu tur-
no, por que os Espíritos, que devem saber tudo, não podem dizer coisa tão 
simples, de acordo com o axioma: Quem pode o mais pode o menos, e daí 
concluem que não são os Espíritos os que respondem. Se um ignorante ou 
um zombador, apresentando-se a uma douta assembleia, perguntasse, por 
exemplo, por que é dia às doze horas, acreditará alguém que ela se daria o 
incômodo de responder seriamente e fora lógico que, do seu silêncio ou 
das zombarias com que pagasse ao interrogante, se concluísse serem tolos 
os seus membros? Ora, exatamente porque os Espíritos são superiores, é 
que não respondem a questões ociosas ou ridículas e não consentem em 
ir para a berlinda; é por isso que se calam ou declaram que só se ocupam 
com coisas sérias.

Perguntaremos, finalmente, por que os Espíritos vêm e vão-se, mui-
tas vezes, em dado momento e, passado este, não há pedidos, nem súpli-
cas que os façam voltar? Se o médium obrasse unicamente por impulsão 
mental dos assistentes, é claro que, em tal circunstância, o concurso de 
todas as vontades reunidas haveria de estimular-lhe a clarividência. Desde, 
portanto, que não cede ao desejo da assembleia, corroborado pela própria 
vontade dele, é que o médium obedece a uma influência que lhe é estranha 
e aos que o cercam, influência que, por esse simples fato, testifica da sua 
independência e da sua individualidade.



Introdução

46

XVII
O ceticismo, no tocante à Doutrina Espírita, quando não resulta 

de uma oposição sistemática por interesse, origina-se quase sempre do 
conhecimento incompleto dos fatos, o que não obsta a que alguns cortem 
a questão como se a conhecessem a fundo. Pode-se ter muito atilamen-
to, muita instrução mesmo, e carecer-se de bom senso. Ora, o primeiro 
indício da falta de bom senso está em crer alguém infalível o seu juízo. 
Há também muita gente para quem as manifestações espíritas nada mais 
são do que objeto de curiosidade. Confiamos em que, lendo este livro, 
encontrarão nesses extraordinários fenômenos alguma coisa mais do que 
simples passatempo.

A ciência espírita compreende duas partes: experimental uma, rela-
tiva às manifestações em geral; filosófica, outra, relativa às manifestações 
inteligentes. Aquele que apenas haja observado a primeira se acha na po-
sição de quem não conhecesse a Física senão por experiências recreativas, 
sem haver penetrado no âmago da ciência. A verdadeira Doutrina Espírita 
está no ensino que os Espíritos deram, e os conhecimentos que esse ensino 
comporta são por demais profundos e extensos para serem adquiridos de 
qualquer modo, que não por um estudo perseverante, feito no silêncio e 
no recolhimento. Porque, só dentro desta condição se pode observar um 
número infinito de fatos e particularidades que passam despercebidos ao 
observador superficial, e firmar opinião. Não produzisse este livro outro 
resultado além do de mostrar o lado sério da questão e de provocar estudos 
neste sentido e rejubilaríamos por haver sido eleito para executar uma obra 
em que, aliás, nenhum mérito pessoal pretendemos ter, pois que os princí-
pios nela exarados não são de criação nossa. O mérito que apresenta cabe 
todo aos Espíritos que a ditaram. Esperamos que dará outro resultado, o 
de guiar os homens que desejem esclarecer-se, mostrando-lhes, nestes es-
tudos, um fim grande e sublime: o do progresso individual e social e o de 
lhes indicar o caminho que conduz a esse fim.

Concluamos, fazendo uma última consideração. Alguns astrôno-
mos, sondando o espaço, encontraram, na distribuição dos corpos celestes, 
lacunas não justificadas e em desacordo com as leis do conjunto. Suspeita-
ram que essas lacunas deviam estar preenchidas por globos que lhes tinham 
escapado à observação. De outro lado, observaram certos efeitos, cuja cau-
sa lhes era desconhecida e disseram: Deve haver ali um mundo, porquanto 



Introdução

47

esta lacuna não pode existir e estes efeitos hão de ter uma causa. Julgando 
então da causa pelo efeito, conseguiram calcular-lhe os elementos e mais 
tarde os fatos lhes vieram confirmar as previsões. Apliquemos este racio-
cínio a outra ordem de ideias. Se se observa a série dos seres, descobre-se 
que eles formam uma cadeia sem solução de continuidade, desde a matéria 
bruta até o homem mais inteligente. Entre o homem e Deus, porém, alfa e 
ômega de todas as coisas, que imensa lacuna! Será racional pensar-se que no 
homem terminam os anéis dessa cadeia e que ele transponha sem transição 
a distância que o separa do infinito? A razão nos diz que entre o homem e 
Deus outros elos necessariamente haverá, como disse aos astrônomos que, 
entre os mundos conhecidos, outros haveria, desconhecidos. Que filosofia 
já preencheu essa lacuna? O Espiritismo no-la mostra preenchida pelos se-
res de todas as ordens do mundo invisível, e estes seres não são mais do que 
os Espíritos dos homens, nos diferentes graus que levam à perfeição. Tudo 
então se liga, tudo se encadeia, desde o alfa até o ômega. Vós, que negais a 
existência dos Espíritos, cumulai o vácuo que eles ocupam. E vós, que rides 
deles, ousai rir das obras de Deus e da sua onipotência!

Allan Kardec 





PROLEGÔMENOS

Fenômenos alheios às leis da ciência humana se dão por toda 
parte, revelando na causa que os produz a ação de uma vontade livre e 
inteligente.

A razão diz que um efeito inteligente há de ter como causa uma 
força inteligente, e os fatos hão provado que essa força é capaz de entrar 
em comunicação com os homens por meio de sinais materiais.

Interrogada acerca da sua natureza, essa força declarou pertencer 
ao mundo dos seres espirituais que se despojaram do invólucro corporal 
do homem. Assim é que foi revelada a Doutrina dos Espíritos.

As comunicações entre o mundo espírita e o mundo corpóreo estão 
na ordem natural das coisas e não constituem fato sobrenatural, tanto que 
de tais comunicações se acham vestígios entre todos os povos e em todas 
as épocas. Hoje se generalizaram e tornaram patentes a todos.

Os Espíritos anunciam que chegaram os tempos marcados pela Pro-
vidência para uma manifestação universal e que, sendo eles os ministros de 
Deus e os agentes de sua vontade, têm por missão instruir e esclarecer os 
homens, abrindo uma nova era para a regeneração da Humanidade.

Este livro é o repositório de seus ensinos. Foi escrito por ordem e 
mediante ditado de Espíritos superiores, para estabelecer os fundamentos 
de uma filosofia racional, isenta dos preconceitos do espírito de sistema. 
Nada contém que não seja a expressão do pensamento deles e que não 
tenha sido por eles examinado. Só a ordem e a distribuição metódica das 
matérias, assim como as notas e a forma de algumas partes da redação, 
constituem obra daquele que recebeu a missão de os publicar.



Prolegômenos

50

No número dos Espíritos que concorreram para a execução desta 
obra, muitos se contam que viveram, em épocas diversas, na Terra, onde 
pregaram e praticaram a virtude e a sabedoria. Outros, pelos seus nomes, 
não pertencem a nenhuma personagem, cuja lembrança a História guarde, 
mas cuja elevação é atestada pela pureza de seus ensinamentos e pela união 
em que se acham com os que usam de nomes venerados.

Eis em que termos nos deram, por escrito e por muitos médiuns, a 
missão de escrever este livro:

“Ocupa-te, cheio de zelo e perseverança, do trabalho que empreen-
deste com o nosso concurso, pois esse trabalho é nosso. Nele pusemos as 
bases de um novo edifício que se eleva e que um dia há de reunir todos os 
homens num mesmo sentimento de amor e caridade. Mas, antes de o di-
vulgares, revê-lo-emos juntos, a fim de lhe verificarmos todas as minúcias.

Estaremos contigo sempre que o pedires, para te ajudarmos nos teus 
trabalhos, porquanto esta é apenas uma parte da missão que te está confia-
da e que já um de nós te revelou.

Entre os ensinos que te são dados, alguns há que deves guardar para 
ti somente, até nova ordem. Quando chegar o momento de os publicares, 
nós to diremos. Enquanto esperas, medita sobre eles, a fim de estares pron-
to quando te dissermos.

Porás no cabeçalho do livro a cepa que te desenhamos,3 porque é o 
emblema do trabalho do Criador. Aí se acham reunidos todos os princípios 
materiais que melhor podem representar o corpo e o espírito. O corpo é a 
cepa; o espírito é o licor; a alma ou espírito ligado à matéria é o bago. O 
homem quintessencia o espírito pelo trabalho e tu sabes que só mediante 
o trabalho do corpo o Espírito adquire conhecimentos.

Não te deixes desanimar pela crítica. Encontrarás contraditores en-
carniçados, sobretudo entre os que têm interesse nos abusos. Encontrá-los-
-ás mesmo entre os Espíritos, por isso que os que ainda não estão comple-
tamente desmaterializados procuram frequentemente semear a dúvida por 
malícia ou ignorância. Prossegue sempre. Crê em Deus e caminha com 
confiança: aqui estaremos para te amparar e vem próximo o tempo em que 
a Verdade brilhará de todos os lados.

A vaidade de certos homens, que julgam saber tudo e tudo querem 
explicar a seu modo, dará nascimento a opiniões dissidentes. Mas todos 

3	 Nota de Allan Kardec: A cepa que se vê na p. 49 é o fac-símile da que os Espíritos desenharam.



Prolegômenos

51

os que tiverem em vista o grande princípio de Jesus se confundirão num 
só sentimento: o do amor do bem e se unirão por um laço fraterno, que 
prenderá o mundo inteiro. Estes deixarão de lado as miseráveis questões 
de palavras, para só se ocuparem com o que é essencial. E a Doutrina será 
sempre a mesma, quanto ao fundo, para todos os que receberem comuni-
cações de Espíritos superiores.

Com a perseverança é que chegarás a colher os frutos de teus traba-
lhos. O prazer que experimentarás, vendo a Doutrina propagar-se e bem 
compreendida, será uma recompensa, cujo valor integral conhecerás, tal-
vez mais no futuro do que no presente. Não te inquietes, pois, com os 
espinhos e as pedras que os incrédulos ou os maus acumularão no teu 
caminho. Conserva a confiança: com ela chegarás ao fim e merecerás ser 
sempre ajudado.

Lembra-te de que os bons Espíritos só dispensam assistência aos que 
servem a Deus com humildade e desinteresse e que repudiam a todo aquele 
que busca na senda do Céu um degrau para conquistar as coisas da Terra; 
que se afastam do orgulhoso e do ambicioso. O orgulho e a ambição serão 
sempre uma barreira erguida entre o homem e Deus. São um véu lançado 
sobre as claridades celestes, e Deus não pode servir-se do cego para fazer 
perceptível a luz.”

João Evangelista, Santo Agostinho, São Vicente de Paulo, São Luís, O 
Espírito de Verdade, Sócrates, Platão, Fénelon, Franklin, Swedenborg, entre 
outros.





M

Das causas primárias

Capítulo I	 De Deus
Capítulo II	 Dos elementos gerais do Universo 
Capítulo III	 Da criação
Capítulo IV	 Do princípio vital

Parte Primeira





CAPÍTULO I

M

De Deus

• Deus e o infinito • Provas da existência de Deus 
• Atributos da Divindade • Panteísmo

Deus e o infinito

1.	 Que é Deus?

“Deus é a inteligência suprema, causa primária de todas as 
coisas.”4, 5

2.	 Que se deve entender por infinito? 

“O que não tem começo nem fim: o desconhecido; tudo o que é 
desconhecido é infinito.”

4	 Nota de Allan Kardec: O texto colocado entre aspas, em seguida às perguntas, é a resposta que os 
Espíritos deram. Para destacar as notas e explicações aditadas pelo autor, quando haja possibilidade 
de serem confundidas com o texto da resposta, empregou-se um outro tipo menor. Quando formam 
capítulos inteiros, sem ser possível a confusão, o mesmo tipo usado para as perguntas e respostas foi 
o empregado.

5	 N.E.: A definição dada na resposta à questão 1 de O livro dos espíritos — cause première — vem sendo 
tradicionalmente registrada nas traduções publicadas pela FEB, ou sob sua licença e responsabili-
dade, em língua portuguesa, como causa primária, embora haja quem prefira grafá-la como causa 
primeira, solução alternativa para mero caso de semântica. Além da de Guillon Ribeiro, foram exa-
minadas as traduções das edições publicadas em 1904 e 1899, bem assim a de Fortúnio — pseudô-
nimo de Joaquim Carlos Travassos — (B. L. Garnier, Editor, Rio, 1875), que é a da 1a edição em língua 
portuguesa lançada no Brasil (vide Reformador de 1952, p. 98-99, e de 1973, p. 230 e segs.), todas 
norteadas por idêntico critério quanto ao detalhe citado. Com os melhores dicionaristas, no caso, está 
Domingos de Azevedo, autor do Grande dicionário francês-português, Livraria Bertrand, Lisboa, 1952, 
2o volume, p. 1160: “premier, ière [...] || Fig. La cause première, a causa primária, Deus”.



Parte Primeira – Capítulo I

56

3.	 Poder-se-ia dizer que Deus é o infinito?

“Definição incompleta. Pobreza da linguagem humana, insufi-
ciente para definir o que está acima da linguagem dos homens.” 

Deus é infinito em suas perfeições, mas o infinito é uma abstração. Dizer 
que Deus é o infinito é tomar o atributo de uma coisa pela coisa mesma, 
é definir uma coisa que não está conhecida por uma outra que não o está 
mais do que a primeira.

Provas da existência de Deus

4.	 Onde se pode encontrar a prova da existência de Deus?

“Num axioma que aplicais às vossas ciências. Não há efeito sem 
causa. Procurai a causa de tudo o que não é obra do homem e a 
vossa razão responderá.”

Para crer-se em Deus, basta se lance o olhar sobre as obras da Criação. 
O Universo existe, logo, tem uma causa. Duvidar da existência de Deus 
é negar que todo efeito tem uma causa e avançar que o nada pôde fazer 
alguma coisa.

5.	 Que dedução se pode tirar do sentimento instintivo, que todos os 
homens trazem em si, da existência de Deus? 

“A de que Deus existe; pois, donde lhes viria esse sentimento, se 
não tivesse uma base? É ainda uma consequência do princípio — 
não há efeito sem causa.”

6.	 O sentimento íntimo que temos da existência de Deus não poderia ser 
fruto da educação, resultado de ideias adquiridas? 

“Se assim fosse, por que existiria nos vossos selvagens esse 
sentimento?”

Se o sentimento da existência de um ser supremo fosse tão somente 
produto de um ensino, não seria universal e não existiria senão nos que 
houvessem podido receber esse ensino, conforme se dá com as noções 
científicas.

7.	 Poder-se-ia achar nas propriedades íntimas da matéria a causa 
primária da formação das coisas? 



De Deus

57

“Mas, então, qual seria a causa dessas propriedades? É indispen-
sável sempre uma causa primária.”

Atribuir a formação primária das coisas às propriedades íntimas da ma-
téria seria tomar o efeito pela causa, porquanto essas propriedades são, 
também elas, um efeito que há de ter uma causa.

8.	 Que se deve pensar da opinião dos que atribuem a formação primá-
ria a uma combinação fortuita da matéria, ou, por outra, ao acaso? 

“Outro absurdo! Que homem de bom senso pode considerar o 
acaso um ser inteligente? E, demais, que é o acaso? Nada.” 

A harmonia existente no mecanismo do Universo patenteia combina-
ções e desígnios determinados e, por isso mesmo, revela um poder in-
teligente. Atribuir a formação primária ao acaso é insensatez, pois que 
o acaso é cego e não pode produzir os efeitos que a inteligência produz. 
Um acaso inteligente já não seria acaso.

9.	 Em que é que, na causa primária, se revela uma inteligência supre-
ma e superior a todas as inteligências?

“Tendes um provérbio que diz: ‘Pela obra se reconhece o autor.’ 
Pois bem! Vede a obra e procurai o autor. O orgulho é que gera a 
incredulidade. O homem orgulhoso nada admite acima de si. Por 
isso é que ele denomina a si mesmo de espírito forte. Pobre ser, 
que um sopro de Deus pode abater!” 

O poder de uma inteligência se julga pelas suas obras. Não podendo 
nenhum ser humano criar o que a Natureza produz, a causa primária é, 
conseguintemente, uma inteligência superior à Humanidade.

Quaisquer que sejam os prodígios que a inteligência humana tenha 
operado, ela própria tem uma causa e, quanto maior for o que opere, 
tanto maior há de ser a causa primária. Aquela inteligência superior 
é que é a causa primária de todas as coisas, seja qual for o nome que 
lhe deem.

Atributos da Divindade

10.	 Pode o homem compreender a natureza íntima de Deus?

“Não; falta-lhe para isso o sentido.”



Parte Primeira – Capítulo I

58

11.	 Será dado um dia ao homem compreender o mistério da Divindade?

“Quando não mais tiver o espírito obscurecido pela matéria. 
Quando, pela sua perfeição, se houver aproximado de Deus, ele 
o verá e compreenderá.”

A inferioridade das faculdades do homem não lhe permite compreender 
a natureza íntima de Deus. Na infância da Humanidade, o homem o 
confunde muitas vezes com a criatura, cujas imperfeições lhe atribui; 
mas, à medida que nele se desenvolve o senso moral, seu pensamen-
to penetra melhor no âmago das coisas; então, faz ideia mais justa da 
Divindade e, ainda que sempre incompleta, mais conforme a sã razão.

12. 	 Embora não possamos compreender a natureza íntima de Deus, 
podemos formar ideia de algumas de suas perfeições?

“De algumas, sim. O homem as compreende melhor à medida 
que se eleva acima da matéria. Entrevê-as pelo pensamento.”

13. 	 Quando dizemos que Deus é eterno, infinito, imutável, imaterial, 
único, onipotente, soberanamente justo e bom, temos ideia completa 
de seus atributos? 

“Do vosso ponto de vista, sim, porque credes abranger tudo. 
Sabei, porém, que há coisas que estão acima da inteligência do 
homem mais inteligente, as quais a vossa linguagem, restrita às 
vossas ideias e sensações, não tem meios de exprimir. A razão, 
com efeito, vos diz que Deus deve possuir em grau supremo essas 
perfeições, porquanto, se uma lhe faltasse, ou não fosse infini-
ta, já Ele não seria superior a tudo, não seria, por conseguinte, 
Deus. Para estar acima de todas as coisas, Deus tem que se achar 
isento de qualquer vicissitude e de qualquer das imperfeições 
que a imaginação possa conceber.”

Deus é eterno. Se tivesse tido princípio, teria saído do nada, ou, então, 
também teria sido criado, por um ser anterior. É assim que, pouco a 
pouco, remontamos ao infinito e à eternidade.

É imutável. Se estivesse sujeito a mudanças, as leis que regem o Universo 
nenhuma estabilidade teriam.



De Deus

59

É imaterial. Quer isto dizer que a sua natureza difere de tudo o que cha-
mamos matéria. De outro modo, Ele não seria imutável, porque estaria 
sujeito às transformações da matéria.

É único. Se muitos deuses houvesse, não haveria unidade de vistas, nem 
unidade de poder na ordenação do Universo.

É onipotente. Ele o é, porque é único. Se não dispusesse do soberano 
poder, algo haveria mais poderoso ou tão poderoso quanto ele, que então 
não teria feito todas as coisas. As que não houvesse feito seriam obra de 
outro Deus.

É soberanamente justo e bom. A sabedoria providencial das leis divinas se 
revela, assim nas mais pequeninas coisas, como nas maiores, e essa sabe-
doria não permite se duvide nem da Justiça nem da Bondade de Deus.

Panteísmo

14.	 Deus é um ser distinto, ou será, como opinam alguns, a resultante de 
todas as forças e de todas as inteligências do Universo reunidas? 

Se fosse assim, Deus não existiria, porquanto seria efeito e não 
causa. Ele não pode ser ao mesmo tempo uma e outra coisa.

Deus existe; disso não podeis duvidar, e é o essencial. Crede-me, 
não vades além. Não vos percais num labirinto donde não logra-
ríeis sair. Isso não vos tornaria melhores, antes um pouco mais or-
gulhosos, pois que acreditaríeis saber, quando na realidade nada 
saberíeis. Deixai, conseguintemente, de lado todos esses sistemas; 
tendes bastantes coisas que vos tocam mais de perto, a começar 
por vós mesmos. Estudai as vossas próprias imperfeições, a fim 
de vos libertardes delas, o que será mais útil do que pretenderdes 
penetrar no que é impenetrável.

15.	 Que se deve pensar da opinião segundo a qual todos os corpos da 
Natureza, todos os seres, todos os globos do Universo seriam partes da 
Divindade e constituiriam, em conjunto, a própria Divindade, ou, 
por outra, que se deve pensar da doutrina panteísta? 

“Não podendo fazer-se Deus, o homem quer ao menos ser uma 
parte de Deus.”



Parte Primeira – Capítulo I

60

16.	 Pretendem os que professam esta doutrina achar nela a demonstração 
de alguns dos atributos de Deus: Sendo infinitos os mundos, Deus é, por 
isso mesmo, infinito; não havendo o vazio, ou o nada em parte alguma, 
Deus está por toda parte; estando Deus em toda parte, pois que tudo é 
parte integrante de Deus, Ele dá a todos os fenômenos da Natureza uma 
razão de ser inteligente. Que se pode opor a este raciocínio? 

“A razão. Refleti maduramente e não vos será difícil reconhecer-
-lhe o absurdo.” 

Esta doutrina faz de Deus um ser material que, embora dotado de supre-
ma inteligência, seria em ponto grande o que somos em ponto pequeno. 
Ora, transformando-se a matéria incessantemente, Deus, se fosse assim, 
nenhuma estabilidade teria; achar-se-ia sujeito a todas as vicissitudes, 
mesmo a todas as necessidades da Humanidade; faltar-lhe-ia um dos 
atributos essenciais da Divindade: a imutabilidade. Não se podem aliar 
as propriedades da matéria à ideia de Deus, sem que Ele fique rebaixado 
ante a nossa compreensão e não haverá sutilezas de sofismas que che-
guem a resolver o problema da sua natureza íntima. Não sabemos tudo 
o que Ele é, mas sabemos o que Ele não pode deixar de ser e o sistema 
de que tratamos está em contradição com as suas mais essenciais pro-
priedades. Ele confunde o Criador com a criatura, exatamente como o 
faria quem pretendesse que engenhosa máquina fosse parte integrante 
do mecânico que a imaginou.

A inteligência de Deus se revela em suas obras como a de um pintor 
no seu quadro; mas, as obras de Deus não são o próprio Deus, como o 
quadro não é o pintor que o concebeu e executou.



CAPÍTULO II

M

Dos elementos gerais 
do Universo

• Conhecimento do princípio das coisas • Espírito e 
matéria • Propriedades da matéria • Espaço universal

Conhecimento do princípio das coisas

17. 	 É dado ao homem conhecer o princípio das coisas?

“Não, Deus não permite que ao homem tudo seja revelado neste 
mundo.”

18. 	 Penetrará o homem um dia o mistério das coisas que lhe estão ocultas? 

“O véu se levanta a seus olhos, à medida que ele se depura; mas, 
para compreender certas coisas, são-lhe precisas faculdades que 
ainda não possui.”

19.	 Não pode o homem, pelas investigações científicas, penetrar alguns 
dos segredos da Natureza? 

“A Ciência lhe foi dada para seu adiantamento em todas as coisas; 
ele, porém, não pode ultrapassar os limites que Deus estabeleceu.” 

Quanto mais consegue o homem penetrar nesses mistérios, tanto maior 
admiração lhe devem causar o poder e a sabedoria do Criador. Entre-
tanto, seja por orgulho, seja por fraqueza, sua própria inteligência o faz 
joguete da ilusão. Ele amontoa sistemas sobre sistemas e cada dia que 



Parte Primeira – Capítulo II

62

passa lhe mostra quantos erros tomou por verdades e quantas verdades 
rejeitou como erros. São outras tantas decepções para o seu orgulho.

20. 	 Dado é ao homem receber, sem ser por meio das investigações da 
Ciência, comunicações de ordem mais elevada acerca do que lhe es-
capa ao testemunho dos sentidos? 

“Sim, se o julgar conveniente, Deus pode revelar o que à Ciência 
não é dado apreender.” 

Por essas comunicações é que o homem adquire, dentro de certos limi-
tes, o conhecimento do seu passado e do seu futuro. 

Espírito e matéria

21. 	 A matéria existe desde toda a eternidade, como Deus, ou foi criada 
por Ele em dado momento? 

“Só Deus o sabe. Há uma coisa, todavia, que a razão vos deve 
indicar: é que Deus, modelo de amor e caridade, nunca esteve 
inativo. Por mais distante que logreis figurar o início de sua ação, 
podereis concebê-lo ocioso, um momento que seja?”

22. 	 Define-se geralmente a matéria como o que tem extensão, o que é ca-
paz de nos impressionar os sentidos, o que é impenetrável. São exatas 
estas definições? 

“Do vosso ponto de vista, elas o são, porque não falais senão 
do que conheceis. Mas a matéria existe em estados que ignorais. 
Pode ser, por exemplo, tão etérea e sutil, que nenhuma impressão 
vos cause aos sentidos. Contudo, é sempre matéria. Para vós, po-
rém, não o seria.” 

a) Que definição podeis dar da matéria? 

“A matéria é o laço que prende o espírito; é o instrumento de que 
este se serve e sobre o qual, ao mesmo tempo, exerce sua ação.”

Deste ponto de vista, pode-se dizer que a matéria é o agente, o interme-
diário com o auxílio do qual e sobre o qual atua o espírito.

23. 	 Que é o espírito? 

“O princípio inteligente do Universo.” 



Dos elementos gerais do Universo

63

a) Qual a natureza íntima do espírito? 

“Não é fácil analisar o espírito com a vossa linguagem. Para vós, 
ele nada é, por não ser palpável. Para nós, entretanto, é alguma 
coisa. Ficai sabendo: coisa nenhuma é o nada e o nada não existe.”

24.	 É o espírito sinônimo de inteligência?

“A inteligência é um atributo essencial do espírito. Uma e outro, 
porém, se confundem num princípio comum, de sorte que, para 
vós, são a mesma coisa.”

25. 	 O espírito independe da matéria, ou é apenas uma propriedade 
desta, como as cores o são da luz e o som o é do ar? 

“São distintos uma do outro; mas a união do espírito e da matéria 
é necessária para intelectualizar a matéria.” 

a) Essa união é igualmente necessária para a manifestação do espírito? 
(Entendemos aqui por espírito o princípio da inteligência, abstração 
feita das individualidades que por esse nome se designam.) 

“É necessária a vós outros, porque não tendes organização apta a 
perceber o espírito sem a matéria. A isto não são apropriados os 
vossos sentidos.”

26. 	 Poder-se-á conceber o espírito sem a matéria e a matéria sem o espírito? 

“Pode-se, é fora de dúvida, pelo pensamento.”

27. 	 Há então dois elementos gerais do Universo: a matéria e o espírito? 

“Sim e acima de tudo Deus, o Criador, o Pai de todas as coisas. 
Deus, espírito e matéria constituem o princípio de tudo o que 
existe, a trindade universal. Mas ao elemento material se tem que 
juntar o fluido universal, que desempenha o papel de intermediá
rio entre o espírito e a matéria propriamente dita, por demais 
grosseira para que o espírito possa exercer ação sobre ela. Embora, 
de certo ponto de vista, seja lícito classificá-lo com o elemento 
material, ele se distingue deste por propriedades especiais. Se o 
fluido universal fosse positivamente matéria, razão não haveria 
para que também o espírito não o fosse. Está colocado entre o es-
pírito e a matéria; é fluido, como a matéria é matéria, e suscetível, 



Parte Primeira – Capítulo II

64

pelas suas inumeráveis combinações com esta e sob a ação do 
espírito, de produzir a infinita variedade das coisas de que apenas 
conheceis uma parte mínima. Esse fluido universal, ou primitivo, 
ou elementar, sendo o agente de que o espírito se utiliza, é o prin-
cípio sem o qual a matéria estaria em perpétuo estado de divisão 
e nunca adquiriria as qualidades que a gravidade lhe dá.” 

a) Esse fluido será o que designamos pelo nome de eletricidade? 

“Dissemos que ele é suscetível de inúmeras combinações. O que 
chamais fluido elétrico, fluido magnético, são modificações do 
fluido universal, que não é, propriamente falando, senão matéria 
mais perfeita, mais sutil e que se pode considerar independente.”

28. 	 Pois que o espírito é, em si, alguma coisa, não seria mais exato e 
menos sujeito a confusão dar aos dois elementos gerais as designações 
de — matéria inerte e matéria inteligente? 

“As palavras pouco nos importam. Compete a vós formular a 
vossa linguagem de maneira a vos entenderdes. As vossas contro-
vérsias provêm, quase sempre, de não vos entenderdes acerca dos 
termos que empregais, por ser incompleta a vossa linguagem para 
exprimir o que não vos fere os sentidos.”

Um fato patente domina todas as hipóteses: vemos matéria destituída de 
inteligência e vemos um princípio inteligente que independe da matéria. 
A origem e a conexão destas duas coisas nos são desconhecidas. Se pro-
manam ou não de uma só fonte; se há pontos de contato entre ambas; se 
a inteligência tem existência própria, ou se é uma propriedade, um efei-
to; se é mesmo, conforme a opinião de alguns, uma emanação da Divin-
dade, ignoramos. Elas se nos mostram distintas; daí o considerarmo-las 
formando os dois princípios constitutivos do Universo. Vemos acima de 
tudo isso uma inteligência que domina todas as outras, que as governa, 
que se distingue delas por atributos essenciais. A essa inteligência supre-
ma é que chamamos Deus.

Propriedades da matéria

29.	 A ponderabilidade é um atributo essencial da matéria? 

“Da matéria como a entendeis, sim; não, porém, da matéria con-
siderada fluido universal. A matéria etérea e sutil que constitui 



Dos elementos gerais do Universo

65

esse fluido vos é imponderável. Nem por isso, entretanto, deixa 
de ser o princípio da vossa matéria pesada.” 

A gravidade é uma propriedade relativa. Fora das esferas de atração dos 
mundos, não há peso, do mesmo modo que não há alto nem baixo.

30.	 A matéria é formada de um só ou de muitos elementos? 

“De um só elemento primitivo. Os corpos que considerais simples não 
são verdadeiros elementos, são transformações da matéria primitiva.”

31. 	 Donde se originam as diversas propriedades da matéria? 

“São modificações que as moléculas elementares sofrem, por efei-
to da sua união, em certas circunstâncias.”

32. 	 De acordo com o que vindes de dizer, os sabores, os odores, as cores, o 
som, as qualidades venenosas ou salutares dos corpos não passam de 
modificações de uma única substância primitiva?

“Sem dúvida e que só existem devido à disposição dos órgãos 
destinados a percebê-las.” 

A demonstração deste princípio se encontra no fato de que nem todos 
percebemos as qualidades dos corpos da mesma maneira: enquanto uma 
coisa agrada ao gosto de um, para o de outro é detestável; o que uns 
veem azul, outros veem vermelho; o que para uns é veneno, para outros 
é inofensivo ou salutar.

33. 	 A mesma matéria elementar é suscetível de experimentar todas as 
modificações e de adquirir todas as propriedades? 

“Sim e é isso o que se deve entender, quando dizemos que tudo 
está em tudo!”6

O oxigênio, o hidrogênio, o azoto, o carbono e todos os corpos que con-
sideramos simples são meras modificações de uma substância primitiva. 
Na impossibilidade em que ainda nos achamos de remontar, a não ser 

6	 Nota de Allan Kardec: Este princípio explica o fenômeno conhecido de todos os magnetizadores e 
que consiste em dar-se, pela ação da vontade, a uma substância qualquer, à água, por exemplo, pro-
priedades muito diversas: um gosto determinado e até as qualidades ativas de outras substâncias. 
Desde que não há mais de um elemento primitivo e que as propriedades dos diferentes corpos são 
apenas modificações desse elemento, o que se segue é que a mais inofensiva substância tem o mes-
mo princípio que a mais deletéria. Assim, a água, que se compõe de uma parte de oxigênio e de duas 
de hidrogênio, se torna corrosiva, duplicando-se a proporção do oxigênio. Transformação análoga se 
pode produzir por meio da ação magnética dirigida pela vontade.



Parte Primeira – Capítulo II

66

pelo pensamento, a esta matéria primária, esses corpos são para nós ver-
dadeiros elementos e podemos, sem maiores consequências, tê-los como 
tais, até nova ordem.

a) Não parece que esta teoria dá razão aos que não admitem na matéria 
senão duas propriedades essenciais: a força e o movimento, entendendo 
que todas as demais propriedades não passam de efeitos secundários, que 
variam conforme a intensidade da força e a direção do movimento?

“É acertada essa opinião. Falta somente acrescentar: e conforme a 
disposição das moléculas, como o mostra, por exemplo, um cor-
po opaco, que pode tornar-se transparente e vice-versa.”

34.	 As moléculas têm forma determinada? 

“Certamente, as moléculas têm uma forma, porém não sois 
capazes de apreciá-la.”

a) Essa forma é constante ou variável? 

“Constante a das moléculas elementares primitivas; variável a 
das moléculas secundárias, que mais não são do que aglomera-
ções das primeiras. Porque, o que chamais molécula ainda longe 
está da molécula elementar.” 

Espaço universal

35. 	 O Espaço universal é infinito ou limitado? 

“Infinito. Supõe-no limitado: que haverá para lá de seus limites? 
Isto te confunde a razão, bem o sei; no entanto, a razão te diz que 
não pode ser de outro modo. O mesmo se dá com o infinito em 
todas as coisas. Não é na pequenina esfera em que vos achais que 
podereis compreendê-lo.” 

Supondo-se um limite ao Espaço, por mais distante que a imaginação o 
coloque, a razão diz que além desse limite alguma coisa há e assim, gra-
dativamente, até ao infinito, porquanto, embora essa alguma coisa fosse 
o vazio absoluto, ainda seria Espaço.

36. 	 O vácuo absoluto existe em alguma parte no Espaço universal? 

“Não, não há o vácuo. O que te parece vazio está ocupado por 
matéria que te escapa aos sentidos e aos instrumentos.”



CAPÍTULO III

M

Da criação

• Formação dos mundos • Formação dos seres vivos • Povoamento da 
Terra. Adão • Diversidade das raças humanas • Pluralidade dos mundos 

• Considerações e concordâncias bíblicas concernentes à Criação

Formação dos mundos
O Universo abrange a infinidade dos mundos que vemos e dos que não 
vemos, todos os seres animados e inanimados, todos os astros que se 
movem no espaço, assim como os fluidos que o enchem.

37.	 O Universo foi criado, ou existe de toda a eternidade, como Deus? 

“É fora de dúvida que ele não pode ter-se feito a si mesmo. 
Se existisse, como Deus, de toda a eternidade, não seria obra 
de Deus.” 

Diz-nos a razão não ser possível que o Universo se tenha feito a si mesmo 
e que, não podendo também ser obra do acaso, há de ser obra de Deus.

38. 	 Como criou Deus o Universo?

“Para me servir de uma expressão corrente, direi: pela sua Von-
tade. Nada caracteriza melhor essa vontade onipotente do que 
estas belas palavras de Gênesis (1:3) – ‘Deus disse: Faça-se a luz 
e a luz foi feita’.”



Parte Primeira – Capítulo III

68

39. 	 Poderemos conhecer o modo de formação dos mundos? 

“Tudo o que a esse respeito se pode dizer e podeis compreender é 
que os mundos se formam pela condensação da matéria dissemi-
nada no Espaço.”

40. 	 Serão os cometas, como agora se pensa, um começo de condensação da 
matéria, mundos em via de formação? 

“Isso está certo; absurdo, porém, é acreditar-se na influência 
deles. Refiro-me à influência que vulgarmente lhes atribuem, 
porquanto todos os corpos celestes influem de algum modo em 
certos fenômenos físicos.”

41. 	 Pode um mundo completamente formado desaparecer e disseminar-se 
de novo no Espaço a matéria que o compõe? 

“Sim, Deus renova os mundos, como renova os seres vivos.”

42. 	 Poder-se-á conhecer o tempo que dura a formação dos mundos: da 
Terra, por exemplo? 

“Nada te posso dizer a respeito, porque só o Criador o sabe e bem 
louco será quem pretenda sabê-lo, ou conhecer que número de 
séculos dura essa formação.” 

Formação dos seres vivos

43. 	 Quando começou a Terra a ser povoada? 

“No começo tudo era caos; os elementos estavam em confusão. 
Pouco a pouco cada coisa tomou o seu lugar. Apareceram então 
os seres vivos apropriados ao estado do globo.”

44. 	 Donde vieram para a Terra os seres vivos? 

“A Terra lhes continha os germes, que aguardavam momento fa-
vorável para se desenvolverem. Os princípios orgânicos se con-
gregaram, desde que cessou a atuação da força que os mantinha 
afastados, e formaram os germes de todos os seres vivos. Estes 
germes permaneceram em estado latente de inércia, como a crisá-
lida e as sementes das plantas, até o momento propício ao surto 



Da criação

69

de cada espécie. Os seres de cada uma destas se reuniram, então, 
e se multiplicaram.”

45. 	 Onde estavam os elementos orgânicos, antes da formação da Terra? 

“Achavam-se, por assim dizer, em estado de fluido no Espaço, no 
meio dos Espíritos, ou em outros planetas, à espera da criação da 
Terra para começarem existência nova em novo globo.” 

A Química nos mostra as moléculas dos corpos inorgânicos unindo-se para 
formarem cristais de uma regularidade constante, conforme cada espécie, 
desde que se encontrem nas condições precisas. A menor perturbação nestas 
condições basta para impedir a reunião dos elementos, ou, pelo menos, para 
obstar à disposição regular que constitui o cristal. Por que não se daria o 
mesmo com os elementos orgânicos? Durante anos se conservam germes de 
plantas e de animais, que não se desenvolvem senão a uma certa tempera-
tura e em meio apropriado. Têm-se visto grãos de trigo germinarem depois 
de séculos. Há, pois, nesses germes um princípio latente de vitalidade, que 
apenas espera uma circunstância favorável para se desenvolver. O que diaria-
mente ocorre debaixo das nossas vistas, por que não pode ter ocorrido desde 
a origem do globo terráqueo? A formação dos seres vivos, saindo eles do 
caos pela força mesma da Natureza, diminui de alguma coisa a grandeza de 
Deus? Longe disso: corresponde melhor à ideia que fazemos do seu poder a 
se exercer sobre a infinidade dos mundos por meio de leis eternas. Esta teoria 
não resolve, é verdade, a questão da origem dos elementos vitais; mas Deus 
tem seus mistérios e pôs limites às nossas investigações.

46. 	 Ainda há seres que nasçam espontaneamente? 

“Sim, mas o germe primitivo já existia em estado latente. Sois todos os 
dias testemunhas desse fenômeno. Os tecidos do corpo humano e do 
dos animais não encerram os germes de uma multidão de vermes que 
só esperam, para desabrochar, a fermentação pútrida que lhes é ne-
cessária à existência? É um mundo minúsculo que dormita e se cria.”

47. 	 A espécie humana se encontrava entre os elementos orgânicos contidos 
no globo terrestre? 

“Sim, e veio a seu tempo. Foi o que deu lugar a que se dissesse que 
o homem se formou do limo da terra.”



Parte Primeira – Capítulo III

70

48. 	 Poderemos conhecer a época do aparecimento do homem e dos outros 
seres vivos na Terra? 

“Não; todos os vossos cálculos são quiméricos.”

49. 	 Se o germe da espécie humana se encontrava entre os elementos or-
gânicos do globo, por que não se formam espontaneamente homens, 
como na origem dos tempos? 

“O princípio das coisas está nos segredos de Deus. Entretanto, 
pode dizer-se que os homens, uma vez espalhados pela Terra, ab-
sorveram em si mesmos os elementos necessários à sua própria 
formação, para os transmitir segundo as leis da reprodução. O 
mesmo se deu com as diferentes espécies de seres vivos.” 

Povoamento da Terra. Adão

50. 	 A espécie humana começou por um único homem? 

“Não; aquele a quem chamais Adão não foi o primeiro, nem o 
único a povoar a Terra.”

51. 	 Poderemos saber em que época viveu Adão? 

“Mais ou menos na que lhe assinais: cerca de 4.000 anos antes 
do Cristo.” 

O homem, cuja tradição se conservou sob o nome de Adão, foi dos que 
sobreviveram, em certa região, a alguns dos grandes cataclismos que 
revolveram em diversas épocas a superfície do globo, e se constituiu 
tronco de uma das raças que atualmente o povoam. As Leis da Natureza 
se opõem a que os progressos da Humanidade, comprovados muito 
tempo antes do Cristo, se tenham realizado em alguns séculos, como 
houvera sucedido se o homem não existisse na Terra senão a partir da 
época indicada para a existência de Adão. Muitos, com mais razão, con-
sideram Adão um mito ou uma alegoria que personifica as primeiras 
idades do mundo.

Diversidade das raças humanas

52. 	 Donde provêm as diferenças físicas e morais que distinguem as raças 
humanas na Terra? 



Da criação

71

“Do clima, da vida e dos costumes. Dá-se aí o que se dá com dois 
filhos de uma mesma mãe que, educados longe um do outro e de 
modos diferentes, em nada se assemelharão, quanto ao moral.”

53. 	 O homem surgiu em muitos pontos do globo? 

“Sim e em épocas várias, o que também constitui uma das causas 
da diversidade das raças. Depois, dispersando-se os homens por 
climas diversos e aliando-se os de uma aos de outras raças, novos 
tipos se formaram.” 

a) Estas diferenças constituem espécies distintas? 

“Certamente que não; todos são da mesma família. Porventura 
as múltiplas variedades de um mesmo fruto são motivo para que 
elas deixem de formar uma só espécie?”

54. 	 Pelo fato de não proceder de um só indivíduo a espécie humana, 
devem os homens deixar de considerar-se irmãos? 

“Todos os homens são irmãos em Deus, porque são animados 
pelo espírito e tendem para o mesmo fim. Estais sempre inclina-
dos a tomar as palavras na sua significação literal.”

Pluralidade dos mundos

55. 	 São habitados todos os globos que se movem no Espaço? 

“Sim e o homem terreno está longe de ser, como supõe, o primeiro 
em inteligência, em bondade e em perfeição. Entretanto, há ho-
mens que se têm por espíritos muito fortes e que imaginam per-
tencer a este pequenino globo o privilégio de conter seres racionais. 
Orgulho e vaidade! Julgam que só para eles criou Deus o Universo.” 

Deus povoou de seres vivos os mundos, concorrendo todos esses seres 
para o objetivo final da Providência. Acreditar que só os haja no Planeta 
que habitamos fora duvidar da sabedoria de Deus, que não fez coisa 

alguma inútil. Certo, a esses mundos há de ele ter dado uma destinação 
mais séria do que a de nos recrearem a vista. Aliás, nada há, nem na 
posição, nem no volume, nem na constituição física da Terra, que possa 
induzir à suposição de que ela goze do privilégio de ser habitada, com 
exclusão de tantos milhares de milhões de mundos semelhantes.



Parte Primeira – Capítulo III

72

56. 	 É a mesma a constituição física dos diferentes globos? 

“Não; de modo algum se assemelham.”

57. 	 Não sendo uma só para todos a constituição física dos mundos, 
seguir-se-á tenham organizações diferentes os seres que os habitam? 

“Sem dúvida, do mesmo modo que no vosso os peixes são feitos 
para viver na água e os pássaros no ar.”

58. 	 Os mundos mais afastados do Sol estarão privados de luz e calor, por mo-
tivo de esse astro se lhes mostrar apenas com a aparência de uma estrela? 

“Pensais então que não há outras fontes de luz e calor além do Sol 
e em nenhuma conta tendes a eletricidade que, em certos mun-
dos, desempenha um papel que desconheceis e bem mais impor-
tante do que o que lhe cabe desempenhar na Terra? Demais, não 
dissemos que todos os seres são feitos da mesma matéria que vós 
outros e com órgãos de conformação idêntica à dos vossos.” 

As condições de existência dos seres que habitam os diferentes mundos 
hão de ser adequadas ao meio em que lhes cumpre viver. Se jamais hou-
véramos visto peixes, não compreenderíamos pudesse haver seres que vi-
vessem dentro da água. Assim acontece com relação aos outros mundos, 
que sem dúvida contêm elementos que desconhecemos. Não vemos na 
Terra as longas noites polares iluminadas pela eletricidade das auroras 
boreais? Que há de impossível em ser a eletricidade, nalguns mundos, 
mais abundante do que na Terra e desempenhar neles uma função de or-
dem geral, cujos efeitos não podemos compreender? Bem pode suceder, 
portanto, que esses mundos tragam em si mesmos as fontes de calor e de 
luz necessárias a seus habitantes.

Considerações e concordâncias bíblicas 
concernentes à Criação

59. 	 Os povos hão formado ideias muito divergentes acerca da Cria-
ção, de acordo com as luzes que possuíam. Apoiada na Ciência, a 
razão reconheceu a inverossimilhança de algumas dessas teorias. 
A que os Espíritos apresentam confirma a opinião de há muito 
partilhada pelos homens mais esclarecidos.



Da criação

73

A objeção que se lhe pode fazer é a de estar em contradição com 
o texto dos livros sagrados. Mas um exame sério mostrará que 
essa contradição é mais aparente do que real e que decorre da 
interpretação dada ao que muitas vezes só tinha sentido alegórico.
A questão de ter sido Adão, como primeiro homem, a origem 
exclusiva da Humanidade, não é a única a cujo respeito as crenças 
religiosas tiveram que se modificar. O movimento da Terra pare-
ceu, em determinada época, tão em oposição às letras sagradas, 
que não houve gênero de perseguições a que essa teoria não ti-
vesse servido de pretexto, e, no entanto, a Terra gira, malgrado os 
anátemas, não podendo ninguém hoje contestá-lo, sem agravo à 
sua própria razão.
Diz também a Bíblia que o mundo foi criado em seis dias e põe 
a época da sua criação há quatro mil anos, mais ou menos, an-
tes da Era Cristã. Anteriormente, a Terra não existia; foi tirada 
do nada: o texto é formal. Eis, porém, que a Ciência positiva, a 
inexorável Ciência, prova o contrário. A história da formação do 
globo terráqueo está escrita em caracteres irrecusáveis no mundo 
fóssil, achando-se provado que os seis dias da criação indicam 
outros tantos períodos, cada um de, talvez, muitas centenas de 
milhares de anos. Isto não é um sistema, uma doutrina, uma opi-
nião isolada; é um fato tão certo como o do movimento da Terra 
e que a Teologia não pode negar-se a admitir, o que demonstra 
evidentemente o erro em que se está sujeito a cair tomando ao pé 
da letra expressões de uma linguagem frequentemente figurada. 
Dever-se-á daí concluir que a Bíblia é um erro? Não; a conclusão 
a tirar-se é que os homens se equivocaram ao interpretá-la.
Escavando os arquivos da Terra, a Ciência descobriu em que or-
dem os seres vivos lhe apareceram na superfície, ordem que está 
de acordo com o que diz em Gênesis, havendo apenas a notar-se a 
diferença de que essa obra, em vez de executada milagrosamente 
por Deus em algumas horas, se realizou, sempre pela sua vontade, 
mas conforme a lei das forças da Natureza, em alguns milhões 
de anos. Ficou sendo Deus, por isso, menor e menos poderoso? 
Perdeu em sublimidade a sua obra, por não ter o prestígio da 
instantaneidade? Indubitavelmente, não. Fora mister fazer-se da 



Parte Primeira – Capítulo III

74

Divindade bem mesquinha ideia, para se não reconhecer a sua 
onipotência nas leis eternas que ela estabeleceu para regerem os 
mundos. A Ciência, longe de apoucar a obra divina, no-la mostra 
sob aspecto mais grandioso e mais acorde com as noções que te-
mos do poder e da majestade de Deus, pela razão mesma de ela se 
haver efetuado sem derrogação das Leis da Natureza.
De acordo, neste ponto, com Moisés, a Ciência coloca o homem 
em último lugar na ordem da criação dos seres vivos. Moisés, po-
rém, indica, como o do dilúvio universal, o ano 16547 da forma-
ção do mundo, ao passo que a Geologia nos aponta o grande ca-
taclismo como anterior ao aparecimento do homem, atendendo 
a que, até hoje, não se encontrou, nas camadas primitivas, traço 
algum de sua presença, nem da dos animais de igual categoria, do 
ponto de vista físico. Contudo, nada prova que isso seja impos-
sível. Muitas descobertas já fizeram surgir dúvidas a tal respeito. 
Pode dar-se que, de um momento para outro, se adquira a certeza 
material da anterioridade da raça humana e então se reconhece-
rá que, a esse propósito, como a tantos outros, o texto bíblico 
encerra uma figura. A questão está em saber se o cataclismo geo-
lógico é o mesmo a que assistiu Noé. Ora, o tempo necessário à 
formação das camadas fósseis não permite confundi-los e, desde 
que se achem vestígios da existência do homem antes da grande 
catástrofe, provado ficará, ou que Adão não foi o primeiro ho-
mem, ou que a sua criação se perde na noite dos tempos. Contra 
a evidência não há raciocínios possíveis; forçoso será aceitar-se 
esse fato, como se aceitaram o do movimento da Terra e os seis 
períodos da Criação.
A existência do homem antes do dilúvio geológico ainda é, com 
efeito, hipotética. Eis aqui, porém, alguma coisa que o é menos. 
Admitindo-se que o homem tenha aparecido pela primeira vez na 
Terra 4.000 anos antes do Cristo e que, 1.650 anos mais tarde, 
toda a raça humana foi destruída, com exceção de uma só famí-
lia, resulta que o povoamento da Terra data apenas de Noé, ou 
seja: de 2.350 anos antes da nossa era. Ora, quando os hebreus 
emigraram para o Egito, por volta de 1700 a.C., encontraram 

7	 N.E.: Ano do calendário judaico.



Da criação

75

esse país muito povoado e já bastante adiantado em civilização. A 
História prova que, nessa época, as Índias e outros países também 
estavam florescentes, sem mesmo se ter em conta a cronologia 
de certos povos, que remonta a uma época muito mais afastada. 
Teria sido preciso, nesse caso, que de 2300 a 1700 a.C., isto é, 
num espaço de 600 anos, não somente a posteridade de um único 
homem houvesse podido povoar todos os imensos países então 
conhecidos, suposto que os outros não o fossem, mas também 
que, nesse curto lapso de tempo, a espécie humana houvesse po-
dido elevar-se da ignorância absoluta do estado primitivo ao mais 
alto grau de desenvolvimento intelectual, o que é contrário a to-
das as leis antropológicas.
A diversidade das raças corrobora, igualmente, esta opinião. O cli-
ma e os costumes produzem, é certo, modificações no caráter físi-
co; sabe-se, porém, até onde pode ir a influência dessas causas. En-
tretanto, o exame fisiológico demonstra haver, entre certas raças, 
diferenças constitucionais mais profundas do que as que o clima é 
capaz de determinar. O cruzamento das raças dá origem aos tipos 
intermediários. Ele tende a apagar os caracteres extremos, mas não 
os cria; apenas produz variedades. Ora, para que tenha havido cru-
zamento de raças, preciso era que houvesse raças distintas. Como, 
porém, se explicará a existência delas, atribuindo-se-lhes uma ori-
gem comum e, sobretudo, tão pouco afastada? Como se há de 
admitir que, em poucos séculos, alguns descendentes de Noé se 
tenham transformado ao ponto de produzirem a raça etíope, por 
exemplo? Tão pouco admissível é semelhante metamorfose, quan-
to à hipótese de uma origem comum para o lobo e o cordeiro, para 
o elefante e o pulgão, para o pássaro e o peixe. Ainda uma vez: 
nada pode prevalecer contra a evidência dos fatos.
Tudo, ao invés, se explica, admitindo-se: que a existência do ho-
mem é anterior à época em que vulgarmente se pretende que 
ela começou; que diversas são as origens; que Adão, vivendo há 
6.000 anos, tenha povoado uma região ainda desabitada; que o 
dilúvio de Noé foi uma catástrofe parcial, confundida com o ca-
taclismo geológico; e atentando-se, finalmente, na forma alegó-
rica, peculiar ao estilo oriental, forma com que deparamos nos 



Parte Primeira – Capítulo III

76

livros sagrados de todos os povos. Isto faz ver quanto é prudente 
não lançar levianamente a pecha de falsas as doutrinas que po-
dem, cedo ou tarde, como tantas outras, desmentir os que as 
combatem. As ideias religiosas, longe de perderem alguma coisa, 
se engrandecem, caminhando de par com a Ciência. Esse o meio 
único de não apresentarem lado vulnerável ao ceticismo.



CAPÍTULO IV

M

Do princípio vital

• Seres orgânicos e inorgânicos • A vida e a morte • Inteligência e instinto

Seres orgânicos e inorgânicos
Os seres orgânicos são os que têm em si uma fonte de atividade íntima 
que lhes dá a vida. Nascem, crescem, reproduzem-se por si mesmos e 
morrem. São providos de órgãos especiais para a execução dos diferentes 
atos da vida, órgãos esses apropriados às necessidades que a conservação 
própria lhes impõe. Nessa classe estão compreendidos os homens, os 
animais e as plantas. Seres inorgânicos são todos os que carecem de vita-
lidade, de movimentos próprios e que se formam apenas pela agregação 
da matéria. Tais são os minerais, a água, o ar etc.

60. 	 É a mesma a força que une os elementos da matéria nos corpos 
orgânicos e nos inorgânicos? 

“Sim, a lei de atração é a mesma para todos.”

61. 	 Há diferença entre a matéria dos corpos orgânicos e a dos inorgânicos? 

“A matéria é sempre a mesma, porém nos corpos orgânicos está 
animalizada.”

62. 	 Qual a causa da animalização da matéria? 

“Sua união com o princípio vital.”

63. 	 O princípio vital reside nalgum agente particular, ou é simplesmente uma 
propriedade da matéria organizada? Numa palavra, é efeito ou causa?



Parte Primeira – Capítulo IV

78

“Uma e outra coisa. A vida é um efeito devido à ação de um agen-
te sobre a matéria. Esse agente, sem a matéria, não é a vida, do 
mesmo modo que a matéria não pode viver sem esse agente. Ele 
dá a vida a todos os seres que o absorvem e assimilam.”

64. 	 Vimos que o espírito e a matéria são dois elementos constitutivos do 
Universo. O princípio vital será um terceiro? 

“É, sem dúvida, um dos elementos necessários à constituição do 
Universo, mas que também tem sua origem na matéria univer-
sal modificada. É, para vós, um elemento, como o oxigênio e o 
hidrogênio, que, entretanto, não são elementos primitivos, pois 
que tudo isso deriva de um só princípio.” 

a) Parece resultar daí que a vitalidade não tem seu princípio num 
agente primitivo distinto e sim numa propriedade especial da maté-
ria universal, devida a certas modificações.

“Isto é consequência do que dissemos.”

65. 	 O princípio vital reside em algum dos corpos que conhecemos? 

“Ele tem por fonte o fluido universal. É o que chamais fluido 
magnético ou fluido elétrico animalizado. É o intermediário, o 
elo existente entre o espírito e a matéria.”

66. 	 O princípio vital é um só para todos os seres orgânicos? 

“Sim, modificado segundo as espécies. É ele que lhes dá movi-
mento e atividade e os distingue da matéria inerte, porquanto 
o movimento da matéria não é a vida. Esse movimento ela o 
recebe, não o dá.”

67. 	 A vitalidade é atributo permanente do agente vital ou se desenvolve 
tão só pelo funcionamento dos órgãos?

“Ela não se desenvolve senão com o corpo. Não dissemos que esse 
agente sem a matéria não é a vida? A união dos dois é necessária 
para produzir a vida.”

a) Poder-se-á dizer que a vitalidade se acha em estado latente, quan-
do o agente vital não está unido ao corpo?

“Sim, é isso.” 



Do princípio vital

79

O conjunto dos órgãos constitui uma espécie de mecanismo que recebe 
impulsão da atividade íntima ou princípio vital que entre eles existe. O 
princípio vital é a força motriz dos corpos orgânicos. Ao mesmo tempo 
que o agente vital dá impulsão aos órgãos, a ação destes entretém e de-
senvolve a atividade daquele agente, quase como sucede com o atrito, 
que desenvolve o calor.

A vida e a morte

68. 	 Qual a causa da morte dos seres orgânicos? 

“Esgotamento dos órgãos.” 

a) Poder-se-ia comparar a morte à cessação do movimento de uma 
máquina desorganizada? 

“Sim; se a máquina está mal montada, cessa o movimento; se o 
corpo está enfermo, a vida se extingue.”

69. 	 Por que uma lesão do coração mais depressa causa a morte do que as 
de outros órgãos? 

“O coração é máquina de vida, não é, porém, o único órgão 
cuja lesão ocasiona a morte. Ele não passa de uma das peças 
essenciais.”

70. 	 Que é feito da matéria e do princípio vital dos seres orgânicos, quando 
estes morrem? 

“A matéria inerte se decompõe e vai formar novos organismos. 
O princípio vital volta à massa donde saiu.”

Morto o ser orgânico, os elementos que o compõem sofrem novas com-
binações, de que resultam novos seres, os quais haurem na fonte uni-
versal o princípio da vida e da atividade, o absorvem e assimilam, para 
novamente o restituírem a essa fonte, quando deixarem de existir.

Os órgãos se impregnam, por assim dizer, desse fluido vital e esse fluido 
dá a todas as partes do organismo uma atividade que as põe em co-
municação entre si, nos casos de certas lesões, e normaliza as funções 
momentaneamente perturbadas. Mas quando os elementos essenciais ao 
funcionamento dos órgãos estão destruídos ou muito profundamente 
alterados, o fluido vital se torna impotente para lhes transmitir o movi-
mento da vida, e o ser morre.



Parte Primeira – Capítulo IV

80

Mais ou menos necessariamente, os órgãos reagem uns sobre os outros, 
resultando essa ação recíproca da harmonia do conjunto por eles for-
mado. Destruída que seja, por uma causa qualquer, esta harmonia, o 
funcionamento dos órgãos cessa, como o movimento da máquina cujas 
peças principais se desarranjem. É o que se verifica, por exemplo, com 
um relógio gasto pelo uso ou que sofreu um choque por acidente, no 
qual a força motriz fica impotente para pô-lo de novo a andar.

Num aparelho elétrico temos imagem mais exata da vida e da morte. Esse 
aparelho, como todos os corpos da Natureza, contém eletricidade em estado 
latente. Os fenômenos elétricos, porém, não se produzem senão quando o 
fluido é posto em atividade por uma causa especial. Poder-se-ia então dizer 
que o aparelho está vivo. Vindo a cessar a causa da atividade, cessa o fenô-
meno: o aparelho volta ao estado de inércia. Os corpos orgânicos são, assim, 
uma espécie de pilhas ou aparelhos elétricos, nos quais a atividade do fluido 
determina o fenômeno da vida. A cessação dessa atividade causa a morte.

A quantidade de fluido vital não é absoluta em todos os seres orgânicos. 
Varia segundo as espécies e não é constante, quer em cada indivíduo, 
quer nos indivíduos de uma espécie. Alguns há, que se acham, por assim 
dizer, saturados desse fluido, enquanto outros o possuem em quantidade 
apenas suficiente. Daí, para alguns, vida mais ativa, mais tenaz e, de 
certo modo, superabundante.

A quantidade de fluido vital se esgota. Pode tornar-se insuficiente para a 
conservação da vida, se não for renovada pela absorção e assimilação das 
substâncias que o contêm.

O fluido vital se transmite de um indivíduo a outro. Aquele que o tiver 
em maior porção pode dá-lo a um que o tenha de menos e em certos 
casos prolongar a vida prestes a extinguir-se.

Inteligência e instinto

71. 	 A inteligência é atributo do princípio vital? 

“Não, pois que as plantas vivem e não pensam: só têm vida or-
gânica. A inteligência e a matéria são independentes, porquanto 
um corpo pode viver sem a inteligência. Mas a inteligência só por 
meio dos órgãos materiais pode manifestar-se. Necessário é que o 
espírito se una à matéria animalizada para intelectualizá-la.” 



Do princípio vital

81

A inteligência é uma faculdade especial, peculiar a algumas classes de 
seres orgânicos e que lhes dá, com o pensamento, a vontade de atuar, 
a consciência de que existem e de que constituem uma individualidade 
cada um, assim como os meios de estabelecerem relações com o mundo 
exterior e de proverem às suas necessidades.

Podem distinguir-se assim: lo, os seres inanimados, constituídos só de 
matéria, sem vitalidade nem inteligência: são os corpos brutos; 2o, os se-
res animados que não pensam, formados de matéria e dotados de vitali-
dade, porém destituídos de inteligência; 3o, os seres animados pensantes, 
formados de matéria, dotados de vitalidade e tendo a mais um princípio 
inteligente que lhes outorga a faculdade de pensar.

72. 	 Qual a fonte da inteligência? 

“Já o dissemos; a inteligência universal.” 

a) Poder-se-ia dizer que cada ser tira uma porção de inteligência da 
fonte universal e a assimila, como tira e assimila o princípio da vida 
material? 

“Isto não passa de simples comparação, todavia inexata, porque a 
inteligência é uma faculdade própria de cada ser e constitui a sua 
individualidade moral. Demais, como sabeis, há coisas que ao ho-
mem não é dado penetrar e esta, por enquanto, é desse número.”

73. 	 O instinto independe da inteligência? 

“Precisamente, não, por isso que o instinto é uma espécie de in-
teligência. É uma inteligência sem raciocínio. Por ele é que todos 
os seres proveem às suas necessidades.”

74. 	 Pode estabelecer-se uma linha de separação entre instinto e a inteli-
gência, isto é, precisar onde um acaba e começa a outra? 

“Não, porque muitas vezes se confundem, mas muito bem se 
podem distinguir os atos que decorrem do instinto dos que são 
da inteligência.”

75. 	 É acertado dizer-se que as faculdades instintivas diminuem à medi-
da que crescem as intelectuais? 

“Não; o instinto existe sempre, mas o homem o despreza. O 
instinto também pode conduzir ao bem. Ele quase sempre nos 



Parte Primeira – Capítulo IV

82

guia e algumas vezes com mais segurança do que a razão. Nun-
ca se transvia.” 

a) Por que nem sempre é guia infalível a razão? 

“Seria infalível, se não fosse falseada pela má educação, pelo or-
gulho e pelo egoísmo. O instinto não raciocina; a razão permite a 
escolha e dá ao homem o livre-arbítrio.” 

O instinto é uma inteligência rudimentar, que difere da inteligência pro-
priamente dita, em que suas manifestações são quase sempre espontâ
neas, ao passo que as da inteligência resultam de uma combinação e de 
um ato deliberado.

O instinto varia em suas manifestações, conforme as espécies e as suas 
necessidades. Nos seres que têm a consciência e a percepção das coisas 
exteriores, ele se alia à inteligência, isto é, à vontade e à liberdade.



M

Do mundo espírita ou  
mundo dos Espíritos

Capítulo I	 Dos Espíritos
Capítulo II	 Da encarnação dos Espíritos
Capítulo III	 Da volta do Espírito, extinta a vida
	 corpórea, à vida espiritual
Capítulo IV	 Da pluralidade das existências
Capítulo V	 Considerações sobre a pluralidade
	 das existências
Capítulo VI	 Da vida espírita
Capítulo VII	 Da volta do Espírito à vida corporal
Capítulo VIII	 Da emancipação da alma
Capítulo IX	 Da intervenção dos Espíritos no
	 mundo corporal
Capítulo X	 Das ocupações e missões dos Espíritos
Capítulo XI	 Dos três reinos

Parte Segunda





CAPÍTULO I

M

Dos Espíritos

• Origem e natureza dos Espíritos • Mundo normal primitivo 
• Forma e ubiquidade dos Espíritos • Perispírito • Diferentes 

ordens de Espíritos • Escala espírita: Terceira ordem – Espíritos 
imperfeitos. Segunda ordem – Bons Espíritos. Primeira ordem – 

Espíritos puros • Progressão dos Espíritos • Anjos e demônios

Origem e natureza dos Espíritos

76.	 Que definição se pode dar dos Espíritos? 

“Pode dizer-se que os Espíritos são os seres inteligentes da criação. 
Povoam o Universo, fora do mundo material.”

Nota – A palavra Espírito é empregada aqui para designar as indivi-
dualidades dos seres extracorpóreos e não mais o elemento inteligente 
do Universo.

77.	 Os Espíritos são seres distintos da Divindade ou serão simples emana-
ções ou porções desta e, por isto, denominados filhos de Deus? 

“Meu Deus! São obra de Deus, exatamente como uma máquina 
o é do homem que a fabrica. Esta máquina é obra do homem, 
não é o próprio homem. Sabes que, quando faz alguma coisa 
bela, útil, o homem lhe chama sua filha, criação sua. Pois bem! 
O mesmo se dá com relação a Deus: somos seus filhos, pois que 
somos obra sua.”



Parte Segunda – Capítulo I

86

78.	 Os Espíritos tiveram princípio ou existem, como Deus, de toda a 
eternidade? 

“Se não tivessem tido princípio, seriam iguais a Deus, quando, ao 
invés, são criação sua e se acham submetidos à sua vontade. Deus 
existe de toda a eternidade, é incontestável. Quanto, porém, ao 
modo por que nos criou e em que momento o fez, nada sabemos. 
Podes dizer que não tivemos princípio, se quiseres com isso signi-
ficar que, sendo eterno, Deus há de ter sempre criado ininterrup-
tamente. Mas quando e como cada um de nós foi feito, repito-te, 
nenhum o sabe: aí é que está o mistério.”

79.	 Pois que há dois elementos gerais no Universo: o elemento inteligente e 
o elemento material, poder-se-á dizer que os Espíritos são formados do 
elemento inteligente, como os corpos inertes o são do elemento material?

“Evidentemente. Os Espíritos são a individualização do princí
pio inteligente, como os corpos são a individualização do princípio 
material. A época e o modo por que essa formação se operou é 
que são desconhecidos.”

80.	 A criação dos Espíritos é permanente ou só se deu na origem dos tempos? 

“É permanente. Quer dizer: Deus jamais deixou de criar.”

81.	 Os Espíritos se formam espontaneamente ou procedem uns dos outros? 

“Deus os cria, como a todas as outras criaturas, pela sua vontade. 
Mas repito ainda uma vez, a origem deles é mistério.”

82.	 Será certo dizer-se que os Espíritos são imateriais?

“Como se pode definir uma coisa, quando faltam termos de com-
paração e com uma linguagem deficiente? Pode um cego de nas-
cença definir a luz? Imaterial não é bem o termo; incorpóreo seria 
mais exato, pois deves compreender que, sendo uma criação, o 
Espírito há de ser alguma coisa. É a matéria quintessenciada, mas 
sem analogia para vós outros, e tão etérea que escapa inteiramente 
ao alcance dos vossos sentidos.”

Dizemos que os Espíritos são imateriais, porque, pela sua essência, 
diferem de tudo o que conhecemos sob o nome de matéria. Um povo 
de cegos careceria de termos para exprimir a luz e seus efeitos. O cego 



Dos Espíritos

87

de nascença se julga capaz de todas as percepções pelo ouvido, pelo 
olfato, pelo paladar e pelo tato. Não compreende as ideias que só lhe 
poderiam ser dadas pelo sentido que lhe falta. Nós outros somos ver-
dadeiros cegos com relação à essência dos seres sobre-humanos. Não 
os podemos definir senão por meio de comparações sempre imperfeitas 
ou por um esforço da imaginação.

83.	 Os Espíritos têm fim? Compreende-se que seja eterno o princípio don-
de eles emanam, mas o que perguntamos é se suas individualidades 
têm um termo e se, em dado tempo, mais ou menos longo, o elemento 
de que são formados não se dissemina e volta à massa donde saiu, 
como sucede com os corpos materiais. É difícil de conceber-se que 
uma coisa que teve começo possa não ter fim.

“Há muitas coisas que não compreendeis, porque tendes limitada 
a inteligência. Isso, porém, não é razão para que as repilais. O filho 
não compreende tudo o que a seu pai é compreensível, nem o ig-
norante tudo o que o sábio apreende. Dizemos que a existência dos 
Espíritos não tem fim. É tudo o que podemos, por agora, dizer.”

Mundo normal primitivo

84.	 Os Espíritos constituem um mundo à parte, fora daquele que vemos?

“Sim, o mundo dos Espíritos ou das inteligências incorpóreas.”

85.	 Qual dos dois, o mundo espírita ou o mundo corpóreo, é o principal, 
na ordem das coisas? 

“O mundo espírita, que preexiste e sobrevive a tudo.”

86.	 O mundo corporal poderia deixar de existir, ou nunca ter existido, 
sem que isso alterasse a essência do mundo espírita? 

“Decerto. Eles são independentes; contudo, é incessante a correlação 
entre ambos, porquanto um sobre o outro incessantemente reagem.”

87.	 Ocupam os Espíritos uma região determinada e circunscrita no Espaço? 

“Estão por toda parte. Povoam infinitamente os espaços infinitos. 
Tendes muitos deles de contínuo a vosso lado, observando-vos e 
sobre vós atuando, sem o perceberdes, pois que os Espíritos são 
uma das potências da natureza e os instrumentos de que Deus se 



Parte Segunda – Capítulo I

88

serve para execução de seus desígnios providenciais. Nem todos, 
porém, vão a toda parte, por isso que há regiões interditas aos 
menos adiantados.” 

Forma e ubiquidade dos Espíritos

88.	 Os Espíritos têm forma determinada, limitada e constante? 

“Para vós, não; para nós, sim. O Espírito é, se quiserdes, uma 
chama, um clarão, ou uma centelha etérea.” 

a) Essa chama ou centelha tem cor? 

“Tem uma cor que, para vós, vai do escuro ao brilho do rubi, 
conforme o Espírito é mais ou menos puro.” 

Representam-se de ordinário os gênios com uma chama ou estrela na 
fronte. É uma alegoria, que lembra a natureza essencial dos Espíritos. 
Colocam-na no alto da cabeça, porque aí está a sede da inteligência.

89.	 Os Espíritos gastam algum tempo para percorrer o Espaço? 

“Sim, mas fazem-no com a rapidez do pensamento.” 

a) O pensamento não é a própria alma que se transporta?

“Quando o pensamento está em alguma parte, a alma também aí 
está, pois que é a alma que pensa. O pensamento é um atributo.”

90.	 O Espírito que se transporta de um lugar a outro tem consciência da 
distância que percorre e dos espaços que atravessa ou é subitamente 
transportado ao lugar aonde quer ir? 

“Dá-se uma e outra coisa. O Espírito pode perfeitamente, se o 
quiser, inteirar-se da distância que percorre, mas também essa 
distância pode desaparecer completamente, dependendo isso 
da sua vontade, bem como da sua natureza mais ou menos 
depurada.”

91.	 A matéria opõe obstáculo aos Espíritos? 

“Nenhum; eles passam através de tudo. O ar, a terra, as águas e 
até mesmo o fogo lhes são igualmente acessíveis.”

92.	 Têm os Espíritos o dom da ubiquidade? Por outras palavras: um Es-
pírito pode dividir-se, ou existir em muitos pontos ao mesmo tempo? 



Dos Espíritos

89

“Não pode haver divisão de um mesmo Espírito, mas cada um é 
um centro que irradia para diversos lados. Isso é que faz parecer 
estar um Espírito em muitos lugares ao mesmo tempo. Vês o Sol? 
É um somente. No entanto, irradia em todos os sentidos e leva 
muito longe os seus raios. Contudo, não se divide.” 

a) Todos os Espíritos irradiam com igual força? 

“Longe disso. Essa força depende do grau de pureza de cada um.”

Cada Espírito é uma unidade indivisível, mas cada um pode lançar seus 
pensamentos para diversos lados, sem que se fracione para tal efeito. Nesse 
sentido unicamente é que se deve entender o dom da ubiquidade atribuído 
aos Espíritos. Dá-se com eles o que se dá com uma centelha, que projeta 
longe a sua claridade e pode ser percebida de todos os pontos do horizonte; 
ou, ainda, o que se dá com um homem que, sem mudar de lugar e sem se 
fracionar, transmite ordens, sinais e movimento a diferentes pontos.

Perispírito

93.	 O Espírito, propriamente dito, nenhuma cobertura tem ou, como 
pretendem alguns, está sempre envolto numa substância qualquer? 

“Envolve-o uma substância, vaporosa para os teus olhos, mas ain-
da bastante grosseira para nós; assaz vaporosa, entretanto, para 
poder elevar-se na atmosfera e transportar-se aonde queira.” 

Envolvendo o germe de um fruto, há o perisperma; do mesmo modo, 
uma substância que, por comparação, se pode chamar perispírito, serve 
de envoltório ao Espírito propriamente dito.

94.	 De onde tira o Espírito o seu invólucro semimaterial? 

“Do fluido universal de cada globo, razão por que não é idêntico 
em todos os mundos. Passando de um mundo a outro, o Espírito 
muda de envoltório, como mudais de roupa.” 

a) Assim, quando os Espíritos que habitam mundos superiores vêm 
ao nosso meio, tomam um perispírito mais grosseiro? 

“É necessário que se revistam da vossa matéria, já o dissemos.”

95.	 O invólucro semimaterial do Espírito tem formas determinadas e 
pode ser perceptível?



Parte Segunda – Capítulo I

90

“Tem a forma que o Espírito queira. É assim que este vos aparece 
algumas vezes, quer em sonho, quer no estado de vigília, e que 
pode tomar forma visível, mesmo palpável.”

Diferentes ordens de Espíritos

96.	 São iguais os Espíritos, ou há entre eles qualquer hierarquia? 

“São de diferentes ordens, conforme o grau de perfeição que 
tenham alcançado.”

97.	 As ordens ou graus de perfeição dos Espíritos são em número 
determinado? 

“São ilimitadas em número, porque entre elas não há linhas de 
demarcação traçadas como barreiras, de sorte que as divisões 
podem ser multiplicadas ou restringidas livremente. Todavia, 
considerando-se os caracteres gerais dos Espíritos, elas podem 
reduzir-se a três principais.

Na primeira, colocar-se-ão os que atingiram a perfeição máxima: 
os puros Espíritos. Formam a segunda os que chegaram ao meio 
da escala: o desejo do bem é o que neles predomina. Pertencerão à 
terceira os que ainda se acham na parte inferior da escala: os Espí-
ritos imperfeitos. A ignorância, o desejo do mal e todas as paixões 
más que lhes retardam o progresso, eis o que os caracteriza.”

98.	 Os Espíritos da segunda ordem, para os quais o bem constitui a 
preocupação dominante, têm o poder de praticá-lo? 

“Cada um deles dispõe desse poder, de acordo com o grau de per-
feição a que chegou. Assim, uns possuem a ciência, outros a sabe-
doria e a bondade. Todos, porém, ainda têm que sofrer provas.”

99.	 Os da terceira ordem são todos essencialmente maus?

“Não; uns há que não fazem nem o mal nem o bem; outros, ao 
contrário, se comprazem no mal e ficam satisfeitos quando se lhes 
depara ocasião de praticá-lo. Há também os levianos ou estou-
vados, mais perturbadores do que malignos, que se comprazem 
antes na malícia do que na malvadez e cujo prazer consiste em 
mistificar e causar pequenas contrariedades, de que se riem.”



Dos Espíritos

91

Escala espírita

100.	 Observações preliminares. – A classificação dos Espíritos se ba-
seia no grau de adiantamento deles, nas qualidades que já adqui-
riram e nas imperfeições de que ainda terão de despojar-se. Esta 
classificação, aliás, nada tem de absoluta. Apenas no seu conjunto 
cada categoria apresenta caráter definido. De um grau a outro a 
transição é insensível e, nos limites extremos, os matizes se apa-
gam, como nos reinos da natureza, como nas cores do arco-íris, 
ou, também, como nos diferentes períodos da vida do homem. 
Podem, pois, formar-se maior ou menor número de classes, con-
forme o ponto de vista donde se considere a questão. Dá-se aqui 
o que se dá com todos os sistemas de classificação científica, que 
podem ser mais ou menos completos, mais ou menos racionais, 
mais ou menos cômodos para a inteligência. Sejam, porém, quais 
forem, em nada alteram as bases da ciência. Assim, é natural que 
inquiridos sobre este ponto, hajam os Espíritos divergido quanto 
ao número das categorias, sem que isto tenha valor algum. Entre-
tanto, não faltou quem se agarrasse a esta contradição aparente, 
sem refletir que os Espíritos nenhuma importância ligam ao que 
é puramente convencional. Para eles, o pensamento é tudo. Dei-
xam-nos a forma, a escolha dos termos, as classificações, numa 
palavra, os sistemas. 

Façamos ainda uma consideração que se não deve jamais perder 
de vista, a de que entre os Espíritos, do mesmo modo que entre 
os homens, há os muito ignorantes, de maneira que nunca serão 
demais as cautelas que se tomem contra a tendência a crer que, 
por serem Espíritos, todos devam saber tudo. Qualquer classi-
ficação exige método, análise e conhecimento aprofundado do 
assunto. Ora, no mundo dos Espíritos, os que possuem limitados 
conhecimentos são, como neste mundo, os ignorantes, os inap-
tos a apreender uma síntese, a formular um sistema. Só muito 
imperfeitamente percebem ou compreendem uma classificação 
qualquer. Consideram da primeira categoria todos os Espíritos 
que lhes são superiores, por não poderem apreciar as gradações 
de saber, de capacidade e de moralidade que os distinguem, como 



Parte Segunda – Capítulo I

92

sucede entre nós a um homem rude com relação aos civilizados. 
Mesmo os que sejam capazes de tal apreciação podem mostrar-se 
divergentes, quanto às particularidades, conforme os pontos de 
vista em que se achem, sobretudo se se trata de uma divisão, que 
nenhum cunho absoluto apresente. Lineu, Jussieu e Tournefort 
tiveram cada um o seu método, sem que a Botânica houvesse em 
consequência experimentado modificação alguma. É que nenhum 
deles inventou as plantas, nem seus caracteres. Apenas observaram 
as analogias, segundo as quais formaram os grupos ou classes. Foi 
assim que também nós procedemos. Não inventamos os Espíritos, 
nem seus caracteres. Vimos e observamos, julgamo-los pelas suas 
palavras e atos, depois os classificamos pelas semelhanças, basean-
do-nos em dados que eles próprios nos forneceram.
Os Espíritos, em geral, admitem três categorias principais, ou três 
grandes divisões. Na última, a que fica na parte inferior da escala, 
estão os Espíritos imperfeitos, caracterizados pela predominância 
da matéria sobre o espírito e pela propensão para o mal. Os da 
segunda se caracterizam pela predominância do espírito sobre a 
matéria e pelo desejo do bem: são os bons Espíritos. A primeira, 
finalmente, compreende os Espíritos puros, os que atingiram o 
grau supremo da perfeição.
Esta divisão nos pareceu perfeitamente racional e com caracteres 
bem positivados. Só nos restava pôr em relevo, mediante subdi-
visões em número suficiente, os principais matizes do conjunto. 
Foi o que fizemos, com o concurso dos Espíritos, cujas benévolas 
instruções jamais nos faltaram.
Com o auxílio desse quadro, fácil será determinar-se a ordem, 
assim como o grau de superioridade ou de inferioridade dos que 
possam entrar em relações conosco e, por conseguinte, o grau de 
confiança ou de estima que mereçam. É, de certo modo, a chave 
da ciência espírita, porquanto só ele pode explicar as anomalias 
que as comunicações apresentam, esclarecendo-nos acerca das de-
sigualdades intelectuais e morais dos Espíritos. Faremos, todavia, 
notar que estes não ficam pertencendo, exclusivamente, a tal ou 
tal classe. Sendo sempre gradual o progresso deles e muitas vezes 
mais acentuado num sentido do que em outro, pode acontecer 



Dos Espíritos

93

que muitos reúnam em si os caracteres de várias categorias, o que 
seus atos e linguagem tornam possível apreciar-se.

Terceira ordem – Espíritos imperfeitos

101.	 Caracteres gerais. – Predominância da matéria sobre o espíri-
to. Propensão para o mal. Ignorância, orgulho, egoísmo e todas 
as paixões que lhes são consequentes.

Têm a intuição de Deus, mas não o compreendem.
Nem todos são essencialmente maus. Em alguns há mais levian-
dade, irreflexão e malícia do que verdadeira maldade. Uns não 
fazem o bem nem o mal; mas, pelo simples fato de não fazerem 
o bem, já denotam a sua inferioridade. Outros, ao contrário, se 
comprazem no mal e rejubilam quando uma ocasião se lhes de-
para de praticá-lo.
A inteligência pode achar-se neles aliada à maldade ou à malícia; 
seja, porém, qual for o grau que tenham alcançado de desen-
volvimento intelectual, suas ideias são pouco elevadas e mais ou 
menos abjetos seus sentimentos.
Restritos conhecimentos têm das coisas do mundo espírita e o 
pouco que sabem se confunde com as ideias e preconceitos da 
vida corporal. Não nos podem dar mais do que noções errôneas e 
incompletas; entretanto, nas suas comunicações, mesmo imper-
feitas, o observador atento encontra a confirmação das grandes 
verdades ensinadas pelos Espíritos superiores.
Na linguagem de que usam se lhes revela o caráter. Todo Espíri-
to que, em suas comunicações, trai um mau pensamento, pode 
ser classificado na terceira ordem. Conseguintemente, todo mau 
pensamento que nos é sugerido vem de um Espírito desta ordem.
Eles veem a felicidade dos bons e esse espetáculo lhes constitui in-
cessante tormento, porque os faz experimentar todas as angústias 
que a inveja e o ciúme podem causar.
Conservam a lembrança e a percepção dos sofrimentos da vida 
corpórea e essa impressão é muitas vezes mais penosa do que a rea
lidade. Sofrem, pois, verdadeiramente, pelos males de que pade-
ceram em vida e pelos que ocasionam aos outros. E, como sofrem 



Parte Segunda – Capítulo I

94

por longo tempo, julgam que sofrerão para sempre. Deus, para 
puni-los, quer que assim julguem.
Podem compor cinco classes principais.

102.	 Décima classe. Espíritos impuros. – São inclinados ao mal, de que 
fazem o objeto de suas preocupações. Como Espíritos, dão conselhos 
pérfidos, sopram a discórdia e a desconfiança e se mascaram de 
todas as maneiras para melhor enganar. Ligam-se aos homens 
de caráter bastante fraco para cederem às suas sugestões, a fim de 
induzi-los à perdição, satisfeitos com o conseguirem retardar-
-lhes o adiantamento, fazendo-os sucumbir nas provas por que 
passam.

Nas manifestações, os Espíritos se dão a conhecer pela linguagem. 
A trivialidade e a grosseria das expressões, neles, como nos homens, 
é sempre indício de inferioridade moral, mas também intelec
tual. Suas comunicações exprimem a baixeza de seus pendores e, 
se tentam iludir, falando com sensatez, não conseguem sustentar 
por muito tempo o papel e acabam sempre por se traírem.
Alguns povos os arvoraram em divindades maléficas; outros os de-
signam pelos nomes de demônios, maus gênios, Espíritos do mal.
Quando encarnados, os seres vivos que eles constituem se mos-
tram propensos a todos os vícios geradores das paixões vis e de-
gradantes: a sensualidade, a crueldade, a felonia, a hipocrisia, a 
cupidez, a avareza sórdida. Fazem o mal por prazer, as mais das 
vezes sem motivo, e, por ódio ao bem, quase sempre escolhem 
suas vítimas entre as pessoas honestas. São flagelos para a Huma-
nidade, pouco importando a categoria social a que pertençam, 
e o verniz da civilização não os forra ao opróbrio e à ignomínia.

103.	 Nona classe. Espíritos levianos. – São ignorantes, maliciosos, 
irrefletidos e zombeteiros. Metem-se em tudo, a tudo respondem, 
sem se incomodarem com a verdade. Gostam de causar pequenos 
desgostos e ligeiras alegrias, de intrigar, de induzir maldosamente 
em erro, por meio de mistificações e de espertezas. A esta classe 
pertencem os Espíritos vulgarmente tratados de duendes, trasgos, 
gnomos, diabretes. Acham-se sob a dependência dos Espíritos 



Dos Espíritos

95

superiores, que muitas vezes os empregam, como fazemos com os 
nossos servidores.

Em suas comunicações com os homens, a linguagem de que se 
servem é, amiúde, espirituosa e faceta, mas quase sempre sem 
profundeza de ideias. Aproveitam-se das esquisitices e dos ridí-
culos humanos e os apreciam, mordazes e satíricos. Se tomam 
nomes supostos, é mais por malícia do que por maldade.

104.	 Oitava classe. Espíritos pseudossábios. – Dispõem de conheci-
mentos bastante amplos, porém, creem saber mais do que realmen-
te sabem. Tendo realizado alguns progressos sob diversos pontos de 
vista, a linguagem deles aparenta um cunho de seriedade, de natu-
reza a iludir com respeito às suas capacidades e luzes. Mas, em geral, 
isso não passa de reflexo dos preconceitos e ideias sistemáticas que 
nutriam na vida terrena. É uma mistura de algumas verdades com 
os erros mais absurdos, nos quais penetram a presunção, o orgulho, 
o ciúme e a obstinação, de que ainda não puderam despir-se.

105.	 Sétima classe. Espíritos neutros. – Nem bastante bons para 
fazerem o bem, nem bastante maus para fazerem o mal. Pendem 
tanto para um como para o outro e não ultrapassam a condição 
comum da Humanidade, quer no que concerne ao moral, quer 
no que toca à inteligência. Apegam-se às coisas deste mundo, de 
cujas grosseiras alegrias sentem saudades.

106.	 Sexta classe. Espíritos batedores e perturbadores. – Estes 
Espíritos, propriamente falando, não formam uma classe distinta 
pelas suas qualidades pessoais. Podem caber em todas as classes da 
terceira ordem. Manifestam geralmente sua presença por efeitos 
sensíveis e físicos, como pancadas, movimento e deslocamento 
anormal de corpos sólidos, agitação do ar etc. Afiguram-se, mais 
do que outros, presos à matéria. Parecem ser os agentes princi-
pais das vicissitudes dos elementos do Globo, quer atuem sobre 
o ar, a água, o fogo, os corpos duros, quer nas entranhas da terra. 
Reconhece-se que esses fenômenos não derivam de uma causa 
fortuita ou física, quando denotam caráter intencional e inteli-
gente. Todos os Espíritos podem produzir tais fenômenos, mas 



Parte Segunda – Capítulo I

96

os de ordem elevada os deixam, de ordinário, como atribuições 
dos subalternos, mais aptos para as coisas materiais do que para as 
coisas da inteligência; quando julgam úteis as manifestações desse 
gênero, lançam mão destes últimos como seus auxiliares.

Segunda ordem – Bons Espíritos

107.	 Caracteres gerais. – Predominância do Espírito sobre a matéria; 
desejo do bem. Suas qualidades e poderes para o bem estão em rela
ção com o grau de adiantamento que hajam alcançado; uns têm a 
ciência, outros a sabedoria e a bondade. Os mais adiantados reúnem 
o saber às qualidades morais. Não estando ainda completamente 
desmaterializados, conservam mais ou menos, conforme a categoria 
que ocupem, os traços da existência corporal, assim na forma da 
linguagem, como nos hábitos, entre os quais se descobrem mesmo 
algumas de suas manias. De outro modo, seriam Espíritos perfeitos.

Compreendem Deus e o infinito e já gozam da felicidade dos 
bons. São felizes pelo bem que fazem e pelo mal que impedem. 
O amor que os une lhes é fonte de inefável ventura, que não tem 
a perturbá-la nem a inveja, nem os remorsos, nem nenhuma das 
más paixões que constituem o tormento dos Espíritos imperfei-
tos. Todos, entretanto, ainda têm que passar por provas, até que 
atinjam a perfeição.
Como Espíritos, suscitam bons pensamentos, desviam os homens 
da senda do mal, protegem na vida os que se lhes mostram dignos 
de proteção e neutralizam a influência dos Espíritos imperfeitos 
sobre aqueles a quem não lhes é grato sofrê-la.
Quando encarnados, são bondosos e benevolentes com os seus 
semelhantes. Não os movem o orgulho, nem o egoísmo, ou a am-
bição. Não experimentam ódio, rancor, inveja ou ciúme e fazem 
o bem pelo bem.
A esta ordem pertencem os Espíritos designados, nas crenças vul-
gares, pelos nomes de bons gênios, gênios protetores, Espíritos do 
bem. Em épocas de superstições e de ignorância, eles hão sido 
elevados à categoria de divindades benfazejas.
Podem ser divididos em quatro grupos principais:



Dos Espíritos

97

108.	 Quinta classe. Espíritos benévolos. – A bondade é neles a 
qualidade dominante. Apraz-lhes prestar serviço aos homens e 
protegê-los. Limitados, porém, são os seus conhecimentos. Hão 
progredido mais no sentido moral do que no sentido intelectual.

109.	 Quarta classe. Espíritos sábios. – Distinguem-se especial-
mente pela amplitude de seus conhecimentos. Preocupam-se me-
nos com as questões morais, do que com as de natureza científica, 
para as quais têm maior aptidão. Entretanto, só encaram a ciência 
do ponto de vista da sua utilidade e jamais dominados por quais-
quer paixões próprias dos Espíritos imperfeitos.

110.	 Terceira classe. Espíritos de sabedoria. – As qualidades mo-
rais da ordem mais elevada são o que os caracteriza. Sem possuí-
rem ilimitados conhecimentos, são dotados de uma capacidade 
intelectual que lhes faculta juízo reto sobre os homens e as coisas.

111.	 Segunda classe. Espíritos superiores. – Esses em si reúnem a 
ciência, a sabedoria e a bondade. Da linguagem que empregam 
se exala sempre a benevolência; é uma linguagem invariavelmente 
digna, elevada e, muitas vezes, sublime. Sua superioridade os tor-
na mais aptos do que os outros a nos darem noções exatas sobre 
as coisas do mundo incorpóreo, dentro dos limites do que é per-
mitido ao homem saber. Comunicam-se complacentemente com 
os que procuram de boa-fé a verdade e cuja alma já está bastante 
desprendida das ligações terrenas para compreendê-la. Afastam-
-se, porém, daqueles a quem só a curiosidade impele, ou que, por 
influência da matéria, fogem à prática do bem.

Quando, por exceção, encarnam na Terra, é para cumprir missão 
de progresso e então nos oferecem o tipo da perfeição a que a 
Humanidade pode aspirar neste mundo.

Primeira Ordem – Espíritos puros

112.	 Caracteres gerais. – Nenhuma influência da matéria. Superio-
ridade intelectual e moral absoluta, com relação aos Espíritos das 
outras ordens.



Parte Segunda – Capítulo I

98

113.	 Primeira classe. Classe única. – Os Espíritos que a compõem 
percorreram todos os graus da escala e se despojaram de todas as 
impurezas da matéria. Tendo alcançado a soma de perfeição de 
que é suscetível a criatura, não têm mais que sofrer provas, nem 
expiações. Não estando mais sujeitos à reencarnação em corpos 
perecíveis, realizam a vida eterna no seio de Deus. 	

Gozam de inalterável felicidade, porque não se acham submeti-
dos às necessidades, nem às vicissitudes da vida material. Essa fe-
licidade, porém, não é a de uma ociosidade monótona, a transcorrer 
em perpétua contemplação. Eles são os mensageiros e os ministros 
de Deus, cujas ordens executam para manutenção da harmonia 
universal. Comandam a todos os Espíritos que lhes são inferiores, 
auxiliam-nos na obra de seu aperfeiçoamento e lhes designam as 
suas missões. Assistir os homens nas suas aflições, concitá-los ao 
bem ou à expiação das faltas que os conservam distanciados da 
suprema felicidade, constitui para eles ocupação gratíssima. São 
designados às vezes pelos nomes de anjos, arcanjos ou serafins.
Podem os homens pôr-se em comunicação com eles, mas extre-
mamente presunçoso seria aquele que pretendesse tê-los constan-
temente às suas ordens. 

Progressão dos Espíritos

114.	 Os Espíritos são bons ou maus por natureza, ou são eles mesmos que 
se melhoram? 

“São os próprios Espíritos que se melhoram e, melhorando-se, 
passam de uma ordem inferior para outra mais elevada.”

115.	 Dos Espíritos, uns terão sido criados bons e outros maus? 

“Deus criou todos os Espíritos simples e ignorantes, isto é, sem 
saber. A cada um deu determinada missão, com o fim de escla
recê-los e de os fazer chegar progressivamente à perfeição, pelo 
conhecimento da verdade, para aproximá-los de si. Nesta per-
feição é que eles encontram a pura e eterna felicidade. Passando 
pelas provas que Deus lhes impõe é que os Espíritos adquirem 
aquele conhecimento. Uns aceitam submissos essas provas e 



Dos Espíritos

99

chegam mais depressa à meta que lhes foi destinada. Outros só a 
suportam lamentando e, pela falta em que desse modo incorrem, 
permanecem afastados da perfeição e da prometida felicidade.”

a) Segundo o que acabais de dizer, os Espíritos, em sua origem, se-
riam como as crianças, ignorantes e inexperientes, só adquirindo 
pouco a pouco os conhecimentos de que carecem com o percorrerem as 
diferentes fases da vida? 

“Sim, a comparação é boa. A criança rebelde se conserva igno-
rante e imperfeita. Seu aproveitamento depende da sua maior ou 
menor docilidade. Mas a vida do homem tem termo, ao passo 
que a dos Espíritos se prolonga ao infinito.”

116.	 Haverá Espíritos que se conservem eternamente nas ordens inferiores? 

“Não; todos se tornarão perfeitos. Mudam de ordem, mas de-
moradamente, porquanto, como já doutra vez dissemos, um pai 
justo e misericordioso não pode banir seus filhos para sempre. 
Pretenderias que Deus, tão grande, tão bom, tão justo, fosse pior 
do que vós mesmos?”

117.	 Depende dos Espíritos o progredirem mais ou menos rapidamente 
para a perfeição? 

“Certamente. Eles a alcançam mais ou menos rápido, conforme 
o desejo que têm de alcançá-la e a submissão que testemunham à 
vontade de Deus. Uma criança dócil não se instrui mais depressa 
do que outra recalcitrante?”

118.	 Podem os Espíritos degenerar? 

“Não; à medida que avançam, compreendem o que os distan-
ciava da perfeição. Concluindo uma prova, o Espírito fica com a 
ciência que daí lhe veio e não a esquece. Pode permanecer esta-
cionário, mas não retrograda.”

119.	 Não podia Deus isentar os Espíritos das provas que lhes cumpre sofrer 
para chegarem à primeira ordem?

“Se Deus os houvesse criado perfeitos, nenhum mérito teriam para 
gozar dos benefícios dessa perfeição. Onde estaria o merecimento 



Parte Segunda – Capítulo I

100

sem a luta? Demais, a desigualdade entre eles existente é neces-
sária às suas personalidades. Acresce ainda que as missões que 
desempenham nos diferentes graus da escala estão nos desígnios 
da Providência, para a harmonia do Universo.” 

Pois que, na vida social, todos os homens podem chegar às mais altas 
funções, seria o caso de perguntar-se por que o soberano de um país 
não faz de cada um de seus soldados um general; por que todos os em-
pregados subalternos não são funcionários superiores; por que todos os 
colegiais não são mestres. Ora, entre a vida social e a espiritual há esta 
diferença: enquanto a primeira é limitada e nem sempre permite que 
o homem suba todos os seus degraus, a segunda é indefinida e a todos 
oferece a possibilidade de se elevarem ao grau supremo.

120.	 Todos os Espíritos passam pela fieira do mal para chegar ao bem? 

“Pela fieira do mal, não; pela fieira da ignorância.”

121.	 Por que alguns Espíritos seguiram o caminho do bem e outros o do mal? 

“Não têm eles o livre-arbítrio? Deus não os criou maus; criou-os sim-
ples e ignorantes, isto é, tendo tanta aptidão para o bem quanta para 
o mal. Os que são maus, assim se tornaram por vontade própria.”

122.	 Como podem os Espíritos, em sua origem, quando ainda não têm 
consciência de si mesmos, gozar da liberdade de escolha entre o bem 
e o mal? Há neles algum princípio, qualquer tendência que os enca-
minhe para uma senda de preferência a outra? 

“O livre-arbítrio se desenvolve à medida que o Espírito adquire a 
consciência de si mesmo. Já não haveria liberdade, desde que a es-
colha fosse determinada por uma causa independente da vontade 
do Espírito. A causa não está nele, está fora dele, nas influências 
a que cede em virtude da sua livre vontade. É o que se contém 
na grande figura emblemática da queda do homem e do pecado 
original: uns cederam à tentação, outros resistiram.” 

a) Donde vêm as influências que sobre ele se exercem?

“Dos Espíritos imperfeitos, que procuram apoderar-se dele, do-
miná-lo, e que rejubilam com o fazê-lo sucumbir. Foi isso o que 
se intentou simbolizar na figura de Satanás.” 



Dos Espíritos

101

b) Tal influência só se exerce sobre o Espírito em sua origem? 

“Acompanha-o na sua vida de Espírito, até que haja conseguido tan-
to império sobre si mesmo, que os maus desistem de obsidiá-lo.”

123.	 Por que há Deus permitido que os Espíritos possam tomar o caminho 
do mal? 

“Como ousais pedir a Deus contas de seus atos? Supondes po-
der penetrar-lhe os desígnios? Podeis, todavia, dizer o seguinte: A 
sabedoria de Deus está na liberdade de escolher que Ele deixa a 
cada um, porquanto, assim, cada um tem o mérito de suas obras.”

124.	 Pois que há Espíritos que desde o princípio seguem o caminho do bem 
absoluto e outros o do mal absoluto, deve haver, sem dúvida, grada-
ções entre esses dois extremos. Não?

“Sim, certamente, e os que se acham nos graus intermédios cons-
tituem a maioria.”

125.	 Os Espíritos que enveredaram pela senda do mal poderão chegar ao 
mesmo grau de superioridade que os outros? 

“Sim; mas as eternidades lhes serão mais longas.”

Por estas palavras – as eternidades – se deve entender a ideia que os 
Espíritos inferiores fazem da perpetuidade de seus sofrimentos, cujo 
termo não lhes é dado ver, ideia que revive todas as vezes que sucum-
bem numa prova.

126.	 Chegados ao grau supremo da perfeição, os Espíritos que andaram 
pelo caminho do mal têm, aos olhos de Deus, menos mérito do que 
os outros? 

“Deus olha de igual maneira para os que se transviaram e para os 
outros e a todos ama com o mesmo coração. Aqueles são chama-
dos maus, porque sucumbiram. Antes, não eram mais que sim-
ples Espíritos.”

127.	 Os Espíritos são criados iguais quanto às faculdades intelectuais? 

“São criados iguais, porém, não sabendo donde vêm, preciso é 
que o livre-arbítrio siga seu curso. Eles progridem mais ou menos 
rapidamente em inteligência como em moralidade.” 



Parte Segunda – Capítulo I

102

Os Espíritos que desde o princípio seguem o caminho do bem nem 
por isso são Espíritos perfeitos. Não têm, é certo, maus pendores, mas 
precisam adquirir a experiência e os conhecimentos indispensáveis para 
alcançar a perfeição. Podemos compará-los a crianças que, seja qual for 
a bondade de seus instintos naturais, necessitam de se desenvolver e es-
clarecer e que não passam, sem transição, da infância à madureza. Sim-
plesmente, assim como há homens que são bons e outros que são maus 
desde a infância, também há Espíritos que são bons ou maus desde a 
origem, com a diferença capital de que a criança tem instintos já intei-
ramente formados, enquanto o Espírito, ao formar-se, não é nem bom 
nem mau; tem todas as tendências e toma uma ou outra direção, por 
efeito do seu livre-arbítrio.

Anjos e demônios

128.	 Os seres a que chamamos anjos, arcanjos, serafins, formam uma ca-
tegoria especial, de natureza diferente da dos outros Espíritos? 

“Não; são os Espíritos puros: os que se acham no mais alto grau 
da escala e reúnem todas as perfeições.”

A palavra anjo desperta geralmente a ideia de perfeição moral. Entretan-
to, ela se aplica muitas vezes à designação de todos os seres, bons e maus, 
que estão fora da Humanidade. Diz-se: o anjo bom e o anjo mau; o anjo 
de luz e o anjo das trevas. Neste caso, o termo é sinônimo de Espírito ou 
de gênio. Tomamo-lo aqui na sua melhor acepção.

129.	 Os anjos hão percorrido todos os graus da escala?

“Percorreram todos os graus, mas do modo que havemos dito: 
uns, aceitando sem murmurar suas missões, chegaram depressa; 
outros, gastaram mais ou menos tempo para chegar à perfeição.”

130.	 Sendo errônea a opinião dos que admitem a existência de seres cria-
dos perfeitos e superiores a todas as outras criaturas, como se explica 
que essa crença esteja na tradição de quase todos os povos? 

“Fica sabendo que o mundo onde te achas não existe de toda a 
eternidade e que, muito tempo antes que ele existisse, já havia 
Espíritos que tinham atingido o grau supremo. Acreditaram os 
homens que eles eram assim desde todos os tempos.”



Dos Espíritos

103

131.	 Há demônios, no sentido que se dá a esta palavra?

“Se houvesse demônios, seriam obra de Deus. Mas, porventura, 
Deus seria justo e bom se houvera criado seres destinados eterna-
mente ao mal e a permanecerem eternamente desgraçados? Se há 
demônios, eles se encontram no mundo inferior em que habitais 
e em outros semelhantes. São esses homens hipócritas que fazem 
de um Deus justo um Deus mau e vingativo e que julgam agradá-
-lo por meio das abominações que praticam em seu nome.” 

A palavra demônio não implica a ideia de Espírito mau, senão na sua 
acepção moderna, porquanto o termo grego daïmon, donde ela derivou, 
significa gênio, inteligência e se aplicava aos seres incorpóreos, bons ou 
maus, indistintamente.

Por demônios, segundo a acepção vulgar da palavra, se entendem seres 
essencialmente malfazejos. Como todas as coisas, eles teriam sido criados 
por Deus. Ora, Deus, que é soberanamente justo e bom, não pode ter 
criado seres prepostos, por sua natureza, ao mal e condenados por toda 
a eternidade. Se não fossem obra de Deus, existiriam, como Ele, desde 
toda a eternidade, ou então haveria muitas potências soberanas.

A primeira condição de toda doutrina é ser lógica. Ora, à dos demônios, 
no sentido absoluto, falta esta base essencial. Concebe-se que povos atra-
sados, os quais, por desconhecerem os atributos de Deus, admitem em 
suas crenças divindades maléficas, também admitam demônios; mas é 
ilógico e contraditório que quem faz da bondade um dos atributos es-
senciais de Deus suponha haver Ele criado seres destinados ao mal e a 
praticá-lo perpetuamente, porque isso equivale a lhe negar a bondade. Os 
partidários dos demônios se apoiam nas palavras do Cristo. Não seremos 
nós quem conteste a autoridade de seus ensinos, que desejáramos ver 
mais no coração do que na boca dos homens; porém estarão aqueles par-
tidários certos do sentido que Ele dava a esse vocábulo? Não é sabido que 
a forma alegórica constitui um dos caracteres distintivos da sua lingua-
gem? Dever-se-á tomar ao pé da letra tudo o que o Evangelho contém? 
Não precisamos de outra prova além da que nos fornece esta passagem:

“Logo após esses dias de aflição, o Sol escurecerá e a Lua não mais dará 
sua luz, as estrelas cairão do céu e as potências do céu se abalarão. Em 
verdade vos digo que esta geração não passará, sem que todas estas coisas 
se tenham cumprido” (Mateus, 24:29 e 34).



Parte Segunda – Capítulo I

104

Não temos visto a Ciência contraditar a forma do texto bíblico, no 
tocante à Criação e ao movimento da Terra? Não se dará o mesmo com 
algumas figuras de que se serviu o Cristo, que tinha de falar de acordo 
com os tempos e os lugares? Não é possível que Ele haja dito cons-
cientemente uma falsidade. Assim, pois, se nas suas palavras há coisas 
que parecem chocar a razão, é que não as compreendemos bem, ou as 
interpretamos mal.

Os homens fizeram com os demônios o que fizeram com os anjos. Como 
acreditaram na existência de seres perfeitos desde toda a eternidade, to-
maram os Espíritos inferiores por seres perpetuamente maus. Por de-
mônios se devem entender os Espíritos impuros, que muitas vezes não 
valem mais do que as entidades designadas por esse nome, mas com a 
diferença de ser transitório o estado deles. São Espíritos imperfeitos, que 
se rebelam contra as provas que lhes tocam e que, por isso, as sofrem 
mais longamente, porém, que, a seu turno, chegarão a sair daquele esta-
do, quando o quiserem. Poder-se-ia, pois, aceitar o termo demônio com 
esta restrição. Como o entendem atualmente, dando-se-lhe um sentido 
exclusivo, ele induziria em erro, com o fazer crer na existência de seres 
especiais criados para o mal.

Satanás é evidentemente a personificação do mal sob forma alegórica, 
visto não se poder admitir que exista um ser mau a lutar, como de po-
tência a potência, com a Divindade e cuja única preocupação consistisse 
em lhe contrariar os desígnios. Como precisa de figuras e imagens que 
lhe impressionem a imaginação, o homem pintou os seres incorpóreos 
sob uma forma material, com atributos que lembram as qualidades ou 
os defeitos humanos. É assim que os antigos, querendo personificar o 
Tempo, o pintaram com a figura de um velho munido de uma foice e 
uma ampulheta. Representá-lo pela figura de um mancebo fora contras-
senso. O mesmo se verifica com as alegorias da fortuna, da verdade etc. 
Os modernos representaram os anjos, os puros Espíritos, por uma figura 
radiosa, de asas brancas, emblema da pureza; e Satanás com chifres, gar-
ras e os atributos da animalidade, emblema das paixões vis. O vulgo, que 
toma as coisas ao pé da letra, viu nesses emblemas individualidades reais, 
como vira outrora Saturno na alegoria do Tempo.



CAPÍTULO II

M

Da encarnação dos Espíritos

• Objetivo da encarnação • A alma • Materialismo

Objetivo da encarnação

132.	 Qual o objetivo da encarnação dos Espíritos? 

“Deus lhes impõe a encarnação com o fim de fazê-los chegar à perfei-
ção. Para uns, é expiação; para outros, missão. Mas, para alcançarem 
essa perfeição, têm que sofrer todas as vicissitudes da existência corporal: 
nisso é que está a expiação. Visa ainda outro fim a encarnação: o de 
pôr o Espírito em condições de suportar a parte que lhe toca na obra 
da Criação. Para executá-la é que, em cada mundo, toma o Espírito 
um instrumento, de harmonia com a matéria essencial desse mun-
do, a fim de aí cumprir, daquele ponto de vista, as ordens de Deus. 
É assim que, concorrendo para a obra geral, ele próprio se adianta.” 

A ação dos seres corpóreos é necessária à marcha do Universo. Deus, po-
rém, na sua sabedoria, quis que nessa mesma ação eles encontrassem um 
meio de progredir e de se aproximar dele. Deste modo, por uma admi-
rável lei da Providência, tudo se encadeia, tudo é solidário na Natureza.

133.	 Têm necessidade de encarnação os Espíritos que, desde o princípio, 
seguiram o caminho do bem? 

“Todos são criados simples e ignorantes e se instruem nas lutas e 
tribulações da vida corporal. Deus, que é justo, não podia fazer fe-
lizes a uns, sem fadigas e trabalhos, conseguintemente sem mérito.”



Parte Segunda – Capítulo II

106

a) Mas, então, de que serve aos Espíritos terem seguido o caminho do 
bem, se isso não os isenta dos sofrimentos da vida corporal? 

“Chegam mais depressa ao fim. Demais, as aflições da vida são 
muitas vezes a consequência da imperfeição do Espírito. Quanto 
menos imperfeições, tanto menos tormentos. Aquele que não é 
invejoso, nem ciumento, nem avaro, nem ambicioso, não sofrerá 
as torturas que se originam desses defeitos.” 

A alma

134.	 Que é a alma? 

“Um Espírito encarnado.” 

a) Que era a alma antes de se unir ao corpo? 

“Espírito.” 

b) As almas e os Espíritos são, portanto, idênticos, a mesma coisa? 

“Sim, as almas não são senão os Espíritos. Antes de se unir ao 
corpo, a alma é um dos seres inteligentes que povoam o mundo 
invisível, os quais temporariamente revestem um invólucro car-
nal para se purificarem e esclarecerem.”

135.	 Há no homem alguma outra coisa além da alma e do corpo? 

“Há o laço que liga a alma ao corpo.” 

a) De que natureza é esse laço? 

“Semimaterial, isto é, de natureza intermédia entre o Espírito e o 
corpo. É preciso que seja assim para que os dois possam comuni-
car-se um com o outro. Por meio desse laço é que o Espírito atua 
sobre a matéria e reciprocamente.” 

O homem é, portanto, formado de três partes essenciais:

1o – o corpo ou ser material, análogo ao dos animais e animado pelo 
mesmo princípio vital;

2o – a alma, Espírito encarnado que tem no corpo a sua habitação;

3o – o princípio intermediário, ou perispírito, substância semimaterial 
que serve de primeiro envoltório ao Espírito e liga a alma ao corpo. Tal, 
num fruto, o germe, o perisperma e a casca.



Da encarnação dos Espíritos

107

136.	 A alma independe do princípio vital? 

“O corpo não é mais do que envoltório, repetimo-lo 
constantemente.”

a) Pode o corpo existir sem a alma? 

“Pode; entretanto, desde que cessa a vida do corpo, a alma o 
abandona. Antes do nascimento, ainda não há união definitiva 
entre a alma e o corpo; enquanto, depois de essa união se haver 
estabelecido, a morte do corpo rompe os laços que o prendem à 
alma e esta o abandona. A vida orgânica pode animar um corpo 
sem alma, mas a alma não pode habitar um corpo privado de 
vida orgânica.”

b) Que seria o nosso corpo, se não tivesse alma? 

“Simples massa de carne sem inteligência, tudo o que quiserdes, 
exceto um homem.”

137.	 Um Espírito pode encarnar a um tempo em dois corpos diferentes?

“Não, o Espírito é indivisível e não pode animar simultaneamen-
te dois seres distintos.” (Ver, em O livro dos médiuns, cap. VII, Da 
bicorporeidade e da transfiguração.)

138.	 Que se deve pensar da opinião dos que consideram a alma o princípio 
da vida material? 

“É uma questão de palavras, com que nada temos. Começai por 
vos entenderdes mutuamente.”

139.	 Alguns Espíritos e, antes deles, alguns filósofos definiram a alma 
como: uma centelha anímica emanada do grande Todo. Por que essa 
contradição? 

“Não há contradição. Tudo depende das acepções das palavras. 
Por que não tendes uma palavra para cada coisa?”

O vocábulo alma se emprega para exprimir coisas muito diferentes. Uns 
chamam alma ao princípio da vida e, nesta acepção, se pode com acer-
to dizer, figuradamente, que a alma é uma centelha anímica emanada 
do grande Todo. Estas últimas palavras indicam a fonte universal do 
princípio vital de que cada ser absorve uma porção e que, após a morte, 
volta à massa donde saiu. Essa ideia de nenhum modo exclui a de um ser 



Parte Segunda – Capítulo II

108

moral, distinto, independente da matéria e que conserva sua individua
lidade. A esse ser, igualmente, se dá o nome de alma e nesta acepção é 
que se pode dizer que a alma é um Espírito encarnado. Dando da alma 
definições diversas, os Espíritos falaram de acordo com o modo por que 
aplicavam a palavra e com as ideias terrenas de que ainda estavam mais 
ou menos imbuídos. Isto resulta da deficiência da linguagem humana, 
que não dispõe de uma palavra para cada ideia, donde uma imensidade 
de equívocos e discussões. Eis por que os Espíritos superiores nos dizem 
que primeiro nos entendamos acerca das palavras.8

140.	 Que se deve pensar da teoria da alma subdividida em tantas par-
tes quantos são os músculos e presidindo assim a cada uma das 
funções do corpo? 

“Ainda isto depende do sentido que se empreste à palavra alma. 
Se se entende por alma o fluido vital, essa teoria tem razão de 
ser; se se entende por alma o Espírito encarnado, é errônea. Já 
dissemos que o Espírito é indivisível. Ele imprime movimento 
aos órgãos, servindo-se do fluido intermediário, sem que para 
isso se divida.” 

a) Entretanto, alguns Espíritos deram essa definição.

“Os Espíritos ignorantes podem tomar o efeito pela causa.”

A alma atua por intermédio dos órgãos e os órgãos são animados pelo 
fluido vital, que por eles se reparte, existindo em maior abundância nos 
que são centros ou focos de movimento. Esta explicação, porém, não 
procede, desde que se considere a alma o Espírito que habita o corpo 
durante a vida e o deixa por ocasião da morte.

141.	 Há alguma coisa de verdadeiro na opinião dos que pretendem que a 
alma seja exterior ao corpo e o circunvolve?

“A alma não se acha encerrada no corpo, qual pássaro numa gaio-
la. Irradia e se manifesta exteriormente, como a luz através de 
um globo de vidro, ou como o som em torno de um centro de 
sonoridade. Neste sentido se pode dizer que a alma é exterior, 
sem que por isso constitua o envoltório do corpo. A alma tem 
dois invólucros: um, sutil e leve, é o primeiro, ao qual chamas 

8	 Nota de Allan Kardec: Ver, na Introdução, a explicação sobre o termo alma, § II.



Da encarnação dos Espíritos

109

perispírito; outro, grosseiro, material e pesado, o corpo. A alma é 
o centro de todos os envoltórios, como o germe em um núcleo, 
já o temos dito.”

142.	 Que dizeis dessa outra teoria segundo a qual a alma, numa criança, 
se vai completando a cada período da vida? 

“O Espírito é uno e está todo na criança, como no adulto. Os 
órgãos, ou instrumentos das manifestações da alma, é que se de-
senvolvem e completam. Ainda aí tomam o efeito pela causa.”

143.	 Por que todos os Espíritos não definem do mesmo modo a alma? 

“Os Espíritos não se acham todos esclarecidos igualmente sobre 
estes assuntos. Há Espíritos de inteligência ainda limitada, que 
não compreendem as coisas abstratas. São como as crianças en-
tre vós. Também há Espíritos pseudossábios, que fazem alarde de 
palavras, para se imporem, ainda como sucede entre vós. Depois, 
os próprios Espíritos esclarecidos podem exprimir-se em termos 
diferentes, cujo valor, entretanto, é, substancialmente, o mesmo, 
sobretudo quando se trata de coisas que a vossa linguagem se 
mostra impotente para traduzir com clareza. Recorrem então a 
figuras, a comparações, que tomais como realidade.”

144.	 Que se deve entender por alma do mundo? 

“O princípio universal da vida e da inteligência, do qual nascem 
as individualidades. Os que se servem dessa expressão, porém, não 
se compreendem, as mais das vezes, uns aos outros. O termo alma 
é tão elástico que cada um o interpreta ao sabor de suas fantasias. 
Também à Terra hão atribuído uma alma. Por alma da Terra se deve 
entender o conjunto dos Espíritos abnegados, que dirigem para o 
bem as vossas ações, quando os escutais, e que, de certo modo, são 
os lugares-tenentes de Deus com relação ao vosso planeta.”

145.	 Como se explica que tantos filósofos antigos e modernos, durante 
tão longo tempo, hajam discutido sobre a ciência psicológica e não 
tenham chegado ao conhecimento da verdade? 

“Esses homens eram os precursores da eterna Doutrina Espírita, 
prepararam os caminhos. Eram homens e, como tais, se 



Parte Segunda – Capítulo II

110

enganaram, tomando suas próprias ideias pela luz. No entanto, 
mesmo os seus erros servem para realçar a verdade, mostrando o 
pró e o contra. Demais, entre esses erros se encontram grandes 
verdades que um estudo comparativo torna apreensíveis.”

146.	 A alma tem, no corpo, sede determinada e circunscrita? 

“Não; porém, nos grandes gênios, em todos os que pensam mui-
to, ela reside mais particularmente na cabeça, ao passo que ocu-
pa principalmente o coração naqueles que muito sentem e cujas 
ações têm todas por objeto a Humanidade.” 

a) Que se deve pensar da opinião dos que situam a alma num 
centro vital?

“Quer isso dizer que o Espírito habita de preferência essa parte do 
vosso organismo, por ser aí o ponto de convergência de todas as 
sensações. Os que a situam no que consideram o centro da vita-
lidade, esses a confundem com o fluido ou princípio vital. Pode, 
todavia, dizer-se que a sede da alma se encontra especialmente nos 
órgãos que servem para as manifestações intelectuais e morais.” 

Materialismo

147.	 Por que os anatomistas, os fisiologistas e, em geral, os que aprofun-
dam a ciência da Natureza, são, com tanta frequência, levados ao 
materialismo? 

“O fisiologista refere tudo ao que vê. Orgulho dos homens, que 
julgam saber tudo e não admitem haja coisa alguma que lhes 
esteja acima do entendimento. A própria ciência que cultivam 
os enche de presunção. Pensam que a Natureza nada lhes pode 
conservar oculto.”

148.	 Não é de lastimar que o materialismo seja uma consequência de 
estudos que deveriam, contrariamente, mostrar ao homem a superio-
ridade da inteligência que governa o mundo? Deve-se daí concluir 
que são perigosos?

“Não é exato que o materialismo seja uma consequência desses 
estudos. O homem é que deles tira uma consequência falsa, pela 



Da encarnação dos Espíritos

111

razão de lhe ser dado abusar de tudo, mesmo das melhores coi-
sas. Acresce que o nada os amedronta mais do que eles quereriam 
que parecesse, e os Espíritos fortes, quase sempre, são antes fan-
farrões do que bravos. Na sua maioria, só são materialistas por-
que não têm com que encher o vazio do abismo que diante deles 
se abre. Mostrai-lhes uma âncora de salvação e a ela se agarrarão 
pressurosamente.” 

Por uma aberração da inteligência, pessoas há que só veem nos seres 
orgânicos a ação da matéria e a esta atribuem todos os nossos atos. 
No corpo humano apenas veem a máquina elétrica; somente pelo 
funcionamento dos órgãos estudaram o mecanismo da vida, cuja 
repetida extinção observaram, por efeito da ruptura de um fio, e 
nada mais enxergaram além desse fio. Procuraram saber se alguma 
coisa restava e, como nada acharam senão matéria, que se tornara 
inerte, como não viram a alma escapar-se, como não a puderam apa-
nhar, concluíram que tudo se continha nas propriedades da matéria 
e que, portanto, à morte se seguia a aniquilação do pensamento. 
Triste consequência, se fora real, porque então o bem e o mal nada 
significariam, o homem teria razão para só pensar em si e para colo-
car acima de tudo a satisfação de seus apetites materiais; quebrados 
estariam os laços sociais e as mais santas afeições se romperiam para 
sempre. Felizmente, longe estão de ser gerais semelhantes ideias, que 
se podem mesmo ter por muito circunscritas, constituindo apenas 
opiniões individuais, pois que em parte alguma ainda formaram 
doutrina. Uma sociedade que se fundasse sobre tais bases traria em 
si o germe de sua dissolução e seus membros se entredevorariam 
como animais ferozes.

O homem tem, instintivamente, a convicção de que nem tudo se lhe 
acaba com a vida. O nada lhe infunde horror. É em vão que se obstina 
contra a ideia da vida futura. Ao soar o momento supremo, poucos 
são os que não inquirem do que vai ser deles, porque a ideia de deixar 
a vida para sempre algo oferece de pungente. Quem, de fato, poderia 
encarar com indiferença uma separação absoluta, eterna, de tudo o 
que foi objeto de seu amor? Quem poderia ver, sem terror, abrir-se 
diante si o imensurável abismo do nada, onde se sepultassem para 
sempre todas as suas faculdades, todas as suas esperanças, e dizer a si 
mesmo: Pois quê! depois de mim, nada, nada mais, senão o vácuo, 
tudo definitivamente acabado; mais alguns dias e a minha lembrança 



Parte Segunda – Capítulo II

112

se terá apagado da memória dos que me sobreviverem; nenhum ves-
tígio, dentro em pouco, restará da minha passagem pela Terra; até 
mesmo o bem que fiz será esquecido pelos ingratos a quem beneficiei. 
E nada, para compensar tudo isto, nenhuma outra perspectiva, além 
da do meu corpo roído pelos vermes! 

Não tem este quadro alguma coisa de horrível, de glacial? A religião 
ensina que não pode ser assim e a razão no-lo confirma. Uma exis-
tência futura, porém, vaga e indefinida não apresenta o que satisfaça 
ao nosso desejo do positivo. Essa, em muitos, a origem da dúvida. 
Possuímos alma, está bem; mas que é a nossa alma? Tem forma, uma 
aparência qualquer? É um ser limitado ou indefinido? Dizem alguns 
que é um sopro de Deus; outros, uma centelha; outros, uma parcela 
do grande Todo, o princípio da vida e da inteligência. Que é, porém, o 
que de tudo isto ficamos sabendo? Que nos importa ter uma alma, se, 
extinguindo-se-nos a vida, ela desaparece na imensidade, como as go-
tas de água no oceano? A perda da nossa individualidade não equivale, 
para nós, ao nada? Diz-se também que a alma é imaterial. Ora, uma 
coisa imaterial carece de proporções determinadas. Desde então, nada 
é, para nós. A religião ainda nos ensina que seremos felizes ou desgra-
çados, conforme o bem ou o mal que houvermos feito. Que vem a 
ser, porém, essa felicidade que nos aguarda no seio de Deus? Será uma 
beatitude, uma contemplação eterna, sem outra ocupação mais do que 
entoar louvores ao Criador? As chamas do inferno serão uma realida-
de ou um símbolo? A própria Igreja lhes dá esta última significação; 
mas, então, que são aqueles sofrimentos? Onde esse lugar de suplício? 
Numa palavra, que é o que se faz, que é o que se vê, nesse outro mundo 
que a todos nos espera? Dizem que ninguém jamais voltou de lá para 
nos dar informações.

É erro dizê-lo e a missão do Espiritismo consiste precisamente em nos 
esclarecer acerca desse futuro, em fazer com que, até certo ponto, o to-
quemos com o dedo e o penetremos com o olhar, não mais pelo raciocí-
nio somente, porém pelos fatos. Graças às comunicações espíritas, não 
se trata mais de uma simples presunção, de uma probabilidade sobre a 
qual cada um conjeture à vontade, que os poetas embelezem com suas 
ficções, ou cumulem de enganadoras imagens alegóricas. É a realidade 
que nos aparece, pois que são os próprios seres de além-túmulo que 
nos vêm descrever a situação em que se acham, relatar o que fazem, 
facultando-nos assistir, por assim dizer, a todas as peripécias da nova 



Da encarnação dos Espíritos

113

vida que lá vivem e mostrando-nos, por esse meio, a sorte inevitável que 
nos está reservada, de acordo com os nossos méritos e deméritos. Have-
rá nisso alguma coisa de antirreligioso? Muito ao contrário, porquanto 
os incrédulos encontram aí a fé e os tíbios a renovação do fervor e da 
confiança. O Espiritismo é, pois, o mais potente auxiliar da religião. 
Se ele aí está, é porque Deus o permite e o permite para que as nossas 
vacilantes esperanças se revigorem e para que sejamos reconduzidos à 
senda do bem pela perspectiva do futuro.





CAPÍTULO III

M

Da volta do Espírito, extinta a 
vida corpórea, à vida espiritual

• A alma após a morte, sua individualidade. Vida eterna 
• Separação da alma e do corpo • Perturbação espiritual

A alma após a morte, sua individualidade. Vida eterna

149.	 Que sucede à alma no instante da morte? 

“Volta a ser Espírito, isto é, volve ao mundo dos Espíritos, donde 
se apartara momentaneamente.”

150.	 A alma, após a morte, conserva a sua individualidade? 

“Sim; jamais a perde. Que seria ela, se não a conservasse?” 

a) Como comprova a alma a sua individualidade, uma vez que não 
tem mais corpo material? 

“Continua a ter um fluido que lhe é próprio, haurido na atmos-
fera do seu planeta, e que guarda a aparência de sua última encar-
nação: seu perispírito.” 

b) A alma nada leva consigo deste mundo? 

“Nada, a não ser a lembrança e o desejo de ir para um mundo me-
lhor, lembrança cheia de doçura ou de amargor, conforme o uso 
que ela fez da vida. Quanto mais pura for, melhor compreenderá 
a futilidade do que deixa na Terra.”



Parte Segunda – Capítulo III

116

151.	 Que pensar da opinião dos que dizem que após a morte a alma retor-
na ao todo universal?

“O conjunto dos Espíritos não forma um todo? não constitui 
um mundo completo? Quando estás numa assembleia, és parte 
integrante dela; mas, não obstante, conservas sempre a tua 
individualidade.”

152.	 Que prova podemos ter da individualidade da alma depois da morte? 

“Não tendes essa prova nas comunicações que recebeis? Se não 
fôsseis cegos, veríeis; se não fôsseis surdos, ouviríeis; pois que 
muito amiúde uma voz vos fala, reveladora da existência de um 
ser que está fora de vós.” 

Os que pensam que, pela morte, a alma reingressa no todo universal 
estão em erro, se supõem que, semelhante à gota de água que cai no 
oceano, ela perde ali a sua individualidade. Estão certos, se por todo 
universal entendem o conjunto dos seres incorpóreos, conjunto de que 
cada alma ou Espírito é um elemento.

Se as almas se confundissem num amálgama só teriam as qualidades 
do conjunto, nada as distinguiria umas das outras. Careceriam de in-
teligência e de qualidades pessoais quando, ao contrário, em todas as 
comunicações, denotam ter consciência do seu eu e vontade própria. 
A diversidade infinita que apresentam, sob todos os aspectos, é a con-
sequência mesma de constituírem individualidades diversas. Se, após a 
morte, só houvesse o que se chama o grande Todo, a absorver todas as 
individualidades, esse Todo seria uniforme e, então, as comunicações 
que se recebessem do mundo invisível seriam idênticas. Desde que, po-
rém, lá se nos deparam seres bons e maus, sábios e ignorantes, felizes e 
desgraçados; que lá os há de todos os caracteres: alegres e tristes, levianos 
e ponderados etc., patente se faz que eles são seres distintos. A individua
lidade ainda mais evidente se torna, quando esses seres provam a sua 
identidade por indicações incontestáveis, particularidades individuais 
verificáveis, referentes às suas vidas terrestres. Também não pode ser pos-
ta em dúvida, quando se fazem visíveis nas aparições. A individualidade 
da alma nos era ensinada em teoria, como artigo de fé. O Espiritismo  
a torna manifesta e, de certo modo, material.



Da volta do Espírito, extinta a vida corpórea, à vida espiritual

117

153.	 Em que sentido se deve entender a vida eterna? 

“A vida do Espírito é que é eterna; a do corpo é transitória e pas-
sageira. Quando o corpo morre, a alma retoma a vida eterna.”

a) Não seria mais exato chamar vida eterna a dos Espíritos puros, 
dos que, tendo atingido a perfeição, não estão sujeitos a sofrer mais 
prova alguma?

“Essa é antes a felicidade eterna, mas isto constitui uma questão 
de palavras. Chamai as coisas como quiserdes, contanto que vos 
entendais.”

Separação da alma e do corpo

154.	 É dolorosa a separação da alma e do corpo?

“Não; o corpo quase sempre sofre mais durante a vida do que no 
momento da morte; a alma nenhuma parte toma nisso. Os sofri-
mentos que algumas vezes se experimentam no instante da morte 
são um gozo para o Espírito, que vê chegar o termo do seu exílio.” 

Na morte natural, a que sobrevém pelo esgotamento dos órgãos, em 
consequência da idade, o homem deixa a vida sem o perceber: é uma 
lâmpada que se apaga por falta de óleo.

155.	 Como se opera a separação da alma e do corpo? 

“Rotos os laços que a retinham, ela se desprende.” 

a) A separação se dá instantaneamente por brusca transição? Ha-
verá alguma linha de demarcação nitidamente traçada entre a 
vida e a morte? 

“Não; a alma se desprende gradualmente, não se escapa como um 
pássaro cativo a que se restitua subitamente a liberdade. Aqueles 
dois estados se tocam e confundem, de sorte que o Espírito se sol-
ta pouco a pouco dos laços que o prendiam. Estes laços se desatam, 
não se quebram.”

Durante a vida, o Espírito se acha preso ao corpo pelo seu envoltório 
semimaterial ou perispírito. A morte é a destruição do corpo somente, 
não a desse outro invólucro, que do corpo se separa quando cessa neste 
a vida orgânica. A observação demonstra que, no instante da morte, o 
desprendimento do perispírito não se completa subitamente; que, ao 



Parte Segunda – Capítulo III

118

contrário, se opera gradualmente e com uma lentidão muito variável 
conforme os indivíduos. Em uns é bastante rápido, podendo dizer-se 
que o momento da morte é o da libertação, com apenas algumas horas 
de diferença. Em outros, naqueles sobretudo cuja vida foi toda material 
e sensual, o desprendimento é muito menos rápido, durando algumas 
vezes dias, semanas e até meses, o que não implica existir, no corpo, a 
menor vitalidade, nem a possibilidade de volver à vida, mas uma simples 
afinidade com o Espírito, afinidade que guarda sempre proporção com 
a preponderância que, durante a vida, o Espírito deu à matéria. É, com 
efeito, racional conceber-se que, quanto mais o Espírito se haja identifi-
cado com a matéria, tanto mais penoso lhe seja separar-se dela; ao passo 
que a atividade intelectual e moral, a elevação dos pensamentos operam 
um começo de desprendimento, mesmo durante a vida do corpo, de 
modo que, chegando a morte, ele é quase instantâneo. Tal o resultado 
dos estudos feitos em todos os indivíduos que se têm podido observar 
por ocasião da morte. Essas observações ainda provam que a afinidade, 
persistente entre a alma e o corpo, em certos indivíduos, é, às vezes, 
muito penosa, porquanto o Espírito pode experimentar o horror da de-
composição. Este caso, porém, é excepcional e peculiar a certos gêneros 
de vida e a certos gêneros de morte. Verifica-se com alguns suicidas.

156.	 A separação definitiva da alma e do corpo pode ocorrer antes da 
cessação completa da vida orgânica? 

“Na agonia, a alma, algumas vezes, já tem deixado o corpo; nada 
mais há que a vida orgânica. O homem já não tem consciência de 
si mesmo; entretanto, ainda lhe resta um sopro de vida orgânica. 
O corpo é a máquina que o coração põe em movimento. Existe, 
enquanto o coração faz circular nas veias o sangue, para o que não 
necessita da alma.”

157.	 No momento da morte, a alma sente, alguma vez, qualquer aspira-
ção ou êxtase que lhe faça entrever o mundo onde vai de novo entrar?

“Muitas vezes a alma sente que se desfazem os laços que a pren-
dem ao corpo. Emprega então todos os esforços para desfazê-los intei-
ramente. Já em parte desprendida da matéria, vê o futuro desdo-
brar-se diante de si e goza, por antecipação, do estado de Espírito.”



Da volta do Espírito, extinta a vida corpórea, à vida espiritual

119

158.	 O exemplo da lagarta que, primeiro, anda de rastos pela terra, depois 
se encerra na sua crisálida em estado de morte aparente, para enfim 
renascer com uma existência brilhante, pode dar-nos ideia da vida 
terrestre, do túmulo e, finalmente, da nossa nova existência? 

“Uma ideia acanhada. A imagem é boa; todavia, cumpre não seja 
tomada ao pé da letra, como frequentemente vos sucede.”

159.	 Que sensação experimenta a alma no momento em que reconhece 
estar no mundo dos Espíritos? 

“Depende. Se praticaste o mal, impelido pelo desejo de o prati-
car, no primeiro momento te sentirás envergonhado de o haveres 
praticado. Com a alma do justo as coisas se passam de modo bem 
diferente. Ela se sente como que aliviada de grande peso, pois que 
não teme nenhum olhar perscrutador.”

160.	 O Espírito se encontra imediatamente com os que conheceu na Terra 
e que morreram antes dele? 

“Sim, conforme a afeição que lhes votava e a que eles lhe consa-
gravam. Muitas vezes aqueles seus conhecidos o vêm receber à 
entrada do mundo dos Espíritos e o ajudam a desligar-se das faixas 
da matéria. Encontra-se também com muitos dos que conheceu 
e perdeu de vista durante a sua vida terrena. Vê os que estão na 
erraticidade, como vê os encarnados e os vai visitar.”

161.	 Em caso de morte violenta e acidental, quando os órgãos ainda não 
se enfraqueceram em consequência da idade ou das moléstias, a sepa-
ração da alma e a cessação da vida ocorrem simultaneamente? 

“Geralmente assim é; mas, em todos os casos, muito breve é o 
instante que medeia entre uma e outra.”

162.	 Após a decapitação, por exemplo, conserva o homem por alguns 
instantes a consciência de si mesmo?

“Não raro a conserva durante alguns minutos, até que a vida or-
gânica se tenha extinguido completamente. Mas, também, quase 
sempre a apreensão da morte lhe faz perder aquela consciência 
antes do momento do suplício.” 



Parte Segunda – Capítulo III

120

Trata-se aqui da consciência que o supliciado pode ter de si mesmo, 
como homem e por intermédio dos órgãos, e não como Espírito. Se não 
perdeu essa consciência antes do suplício, pode conservá-la por alguns 
breves instantes. Ela, porém, cessa necessariamente com a vida orgânica 
do cérebro, o que não quer dizer que o perispírito esteja inteiramente 
separado do corpo. Ao contrário: em todos os casos de morte violenta, 
quando a morte não resulta da extinção gradual das forças vitais, mais 
tenazes os laços que prendem o corpo ao perispírito e, portanto, mais 
lento o desprendimento completo.

Perturbação espiritual

163.	 A alma tem consciência de si mesma imediatamente depois de deixar 
o corpo?

“Imediatamente não é bem o termo. A alma passa algum tempo 
em estado de perturbação.”

164.	 A perturbação que se segue à separação da alma e do corpo é do 
mesmo grau e da mesma duração para todos os Espíritos? 

“Não; depende da elevação de cada um. Aquele que já está purifi-
cado, se reconhece quase imediatamente, pois que se libertou da 
matéria antes que cessasse a vida do corpo, enquanto o homem 
carnal, aquele cuja consciência ainda não está pura, guarda por 
muito mais tempo a impressão da matéria.”

165.	 O conhecimento do Espiritismo exerce alguma influência sobre a 
duração, mais ou menos longa, da perturbação? 

“Influência muito grande, por isso que o Espírito já antecipa-
damente compreendia a sua situação; mas a prática do bem e a 
consciência pura são o que maior influência exercem.” 

Por ocasião da morte, tudo, a princípio, é confuso. De algum tempo 
precisa a alma para entrar no conhecimento de si mesma. Ela se acha 
como que aturdida, no estado de uma pessoa que despertou de profundo 
sono e procura orientar-se sobre a sua situação. A lucidez das ideias e a 
memória do passado lhe voltam à medida que se apaga a influência da 
matéria que ela acaba de abandonar, e à medida que se dissipa a espécie 
de névoa que lhe obscurece os pensamentos.



Da volta do Espírito, extinta a vida corpórea, à vida espiritual

121

Muito variável é o tempo que dura a perturbação que se segue à mor-
te. Pode ser de algumas horas, como também de muitos meses e até 
de muitos anos. Aqueles que, desde quando ainda viviam na Terra, se 
identificaram com o estado futuro que os aguardava, são os em quem 
menos longa ela é, porque esses compreendem imediatamente a posição 
em que se encontram.

Aquela perturbação apresenta circunstâncias especiais, de acordo com 
os caracteres dos indivíduos e, principalmente, com o gênero de mor-
te. Nos casos de morte violenta, por suicídio, suplício, acidente, apo-
plexia, ferimentos etc., o Espírito fica surpreendido, espantado e não 
acredita estar morto. Obstinadamente sustenta que não o está. No en-
tanto, vê o seu próprio corpo, reconhece que esse corpo é seu, mas não 
compreende que se ache separado dele. Acerca-se das pessoas a quem 
estima, fala-lhes e não percebe por que elas não o ouvem. Semelhante 
ilusão se prolonga até ao completo desprendimento do perispírito. Só 
então o Espírito se reconhece como tal e compreende que não pertence 
mais ao número dos vivos. Este fenômeno se explica facilmente. Sur-
preendido de improviso pela morte, o Espírito fica atordoado com a 
brusca mudança que nele se operou; considera ainda a morte como si-
nônimo de destruição, de aniquilamento. Ora, porque pensa, vê, ouve, 
tem a sensação de não estar morto. Mais lhe aumenta a ilusão o fato 
de se ver com um corpo semelhante, na forma, ao precedente, mas 
cuja natureza etérea ainda não teve tempo de estudar. Julga-o sólido 
e compacto como o primeiro e, quando se lhe chama a atenção para 
esse ponto, admira-se de não poder palpá-lo. Esse fenômeno é análogo 
ao que ocorre com alguns sonâmbulos inexperientes, que não creem 
dormir. É que têm o sono por sinônimo de suspensão das faculdades. 
Ora, como pensam livremente e veem, julgam que não dormem. Cer-
tos Espíritos revelam essa particularidade, se bem que a morte não lhes 
tenha sobrevindo inopinadamente. Todavia, sempre mais generalizada 
se apresenta essa particularidade entre os que, mesmo doentes, não 
pensavam em morrer. Observa-se então o singular espetáculo de um 

Espírito assistir ao seu próprio enterramento como se fora o de um 
estranho, falando desse ato como de coisa que lhe não diz respeito, até 
o momento em que compreende a verdade.

A perturbação que se segue à morte nada tem de penosa para o ho-
mem de bem, que se conserva calmo, semelhante em tudo a quem 
acompanha as fases de um tranquilo despertar. Para aquele cuja 



Parte Segunda – Capítulo III

122

consciência ainda não está pura, a perturbação é cheia de ansiedade 
e de angústias, que aumentam à proporção que ele da sua situação 
se compenetra.

Nos casos de morte coletiva, tem sido observado que todos os que pe-
recem ao mesmo tempo nem sempre tornam a ver-se logo. Presas da 
perturbação que se segue à morte, cada um vai para seu lado, ou só se 
preocupa com os que lhe interessam.



CAPÍTULO IV

M

Da pluralidade das existências

• A reencarnação • Justiça da reencarnação • Encarnação nos 
diferentes mundos • Transmigrações progressivas • Sorte das 
crianças depois da morte • Sexos nos Espíritos • Parentesco, 

filiação • Parecenças físicas e morais • Ideias inatas

A reencarnação

166.	 Como pode a alma, que não alcançou a perfeição durante a vida 
corpórea, acabar de depurar-se? 

“Sofrendo a prova de uma nova existência.” 

a) Como realiza essa nova existência? Será pela sua transformação 
como Espírito? 

“Depurando-se, a alma indubitavelmente experimenta uma trans-
formação, mas para isso necessária lhe é a prova da vida corporal.”

b) A alma passa então por muitas existências corporais? 

“Sim, todos contamos muitas existências. Os que dizem o contrá-
rio pretendem manter-vos na ignorância em que eles próprios se 
encontram. Esse o desejo deles.” 

c) Parece resultar desse princípio que a alma, depois de haver deixado 
um corpo, toma outro, ou, então, que reencarna em novo corpo.  
É assim que se deve entender?

“Evidentemente.”



Parte Segunda – Capítulo IV

124

167.	 Qual o fim objetivado com a reencarnação?

“Expiação, melhoramento progressivo da Humanidade. Sem 
isto, onde a justiça?”

168.	 É limitado o número das existências corporais, ou o Espírito reencar-
na perpetuamente? 

“A cada nova existência, o Espírito dá um passo para diante na 
senda do progresso. Desde que se ache limpo de todas as impure-
zas, não tem mais necessidade das provas da vida corporal.”

169.	 É invariável o número das encarnações para todos os Espíritos? 

“Não; aquele que caminha depressa, a muitas provas se forra. 
Todavia, as encarnações sucessivas são sempre muito numerosas, 
porquanto o progresso é quase infinito.”

170.	 O que fica sendo o Espírito depois da sua última encarnação?

“Espírito bem-aventurado; puro Espírito.”

Justiça da reencarnação

171.	 Em que se funda o dogma da reencarnação? 

“Na Justiça de Deus e na revelação, pois incessantemente repeti-
mos: o bom pai deixa sempre aberta a seus filhos uma porta para 
o arrependimento. Não te diz a razão que seria injusto privar para 
sempre da felicidade eterna todos aqueles de quem não dependeu 
o melhorarem-se? Não são filhos de Deus todos os homens? Só 
entre os egoístas se encontram a iniquidade, o ódio implacável e 
os castigos sem remissão.” 

Todos os Espíritos tendem para a perfeição e Deus lhes faculta os meios 
de alcançá-la, proporcionando-lhes as provações da vida corporal. Sua 
Justiça, porém, lhes concede realizar, em novas existências, o que não 
puderam fazer ou concluir numa primeira prova.

Não obraria Deus com equidade, nem de acordo com a sua bondade, 
se condenasse para sempre os que talvez hajam encontrado, oriundos do 
próprio meio em que foram colocados e alheios à vontade que os ani-
mava, obstáculos ao seu melhoramento. Se a sorte do homem se fixasse 
irrevogavelmente depois da morte, não seria uma única a balança em 



Da pluralidade das existências

125

que Deus pesa as ações de todas as criaturas e não haveria imparcialidade 
no tratamento que a todas dispensa.

A doutrina da reencarnação, isto é, a que consiste em admitir para o 
Espírito muitas existências sucessivas, é a única que corresponde à ideia 
que formamos da Justiça de Deus para com os homens que se acham em 
condição moral inferior; a única que pode explicar o futuro e firmar as 
nossas esperanças, pois que nos oferece os meios de resgatarmos os nossos 
erros por novas provações. A razão no-la indica e os Espíritos a ensinam.

O homem, que tem consciência da sua inferioridade, haure consoladora 
esperança na doutrina da reencarnação. Se crê na Justiça de Deus, não 
pode contar que venha a achar-se, para sempre, em pé de igualdade com 
os que mais fizeram do que ele. Sustém-no, porém, e lhe reanima a co-
ragem a ideia de que aquela inferioridade não o deserda eternamente do 
supremo bem e que, mediante novos esforços, dado lhe será conquistá-
-lo. Quem é que, ao cabo da sua carreira, não deplora haver tão tarde 
ganho uma experiência de que já não mais pode tirar proveito? Entre-
tanto, essa experiência tardia não fica perdida; o Espírito a utilizará em 
nova existência.

Encarnação nos diferentes mundos

172.	 As nossas diversas existências corporais se verificam todas na Terra?

“Não; vivemo-las em diferentes mundos. As que aqui passamos 
não são as primeiras, nem as últimas; são, porém, das mais mate-
riais e das mais distantes da perfeição.”

173.	 A cada nova existência corporal a alma passa de um mundo para 
outro, ou pode ter muitas no mesmo globo?

“Pode viver muitas vezes no mesmo globo, se não se adiantou 
bastante para passar a um mundo superior.” 

a) Podemos então reaparecer muitas vezes na Terra? 

“Certamente.” 

b) Podemos voltar a este, depois de termos vivido em outros mundos? 

“Sem dúvida. É possível que já tenhais vivido algures e na Terra.”



Parte Segunda – Capítulo IV

126

174.	 Tornar a viver na Terra constitui uma necessidade?

“Não; mas, se não progredistes, podereis ir para outro mundo 
que não valha mais do que a Terra e que talvez até seja pior 
do que ela.”

175.	 Haverá alguma vantagem em voltar-se a habitar a Terra? 

“Nenhuma vantagem particular, a menos que seja em missão, 
caso em que se progride aí como em qualquer outro planeta.” 

a) Não se seria mais feliz permanecendo na condição de Espírito? 

“Não, não; estacionar-se-ia e o que se quer é caminhar para 
Deus.”

176.	 Depois de haverem encarnado noutros mundos, podem os Espíritos 
encarnar neste, sem que jamais aí tenham estado?

“Sim, do mesmo modo que vós em outros. Todos os mundos são 
solidários: o que não se faz num faz-se noutro.” 

a) Assim, homens há que estão na Terra pela primeira vez?

“Muitos, e em graus diversos de adiantamento.”

b) Pode-se reconhecer, por um indício qualquer, que um Espírito está 
pela primeira vez na Terra?

“Nenhuma utilidade teria isso.”

177.	 Para chegar à perfeição e à suprema felicidade, destino final de todos 
os homens, tem o Espírito que passar pela fieira de todos os mundos 
existentes no Universo?

“Não, porquanto muitos são os mundos correspondentes a cada 
grau da respectiva escala e o Espírito, saindo de um deles, nenhu-
ma coisa nova aprenderia nos outros do mesmo grau.”

a) Como se explica então a pluralidade de suas existências em um 
mesmo globo?

“De cada vez poderá ocupar posição diferente das anteriores e 
nessas diversas posições se lhe deparam outras tantas ocasiões de 
adquirir experiência.”



Da pluralidade das existências

127

178.	 Podem os Espíritos encarnar em um mundo relativamente inferior a 
outro onde já viveram? 

“Sim, quando em missão, com o objetivo de auxiliarem o pro-
gresso, caso em que aceitam alegres as tribulações de tal existên-
cia, por lhes proporcionar meio de se adiantarem.”

a) Mas não pode dar-se também por expiação? Não pode Deus degre-
dar para mundos inferiores Espíritos rebeldes?

“Os Espíritos podem conservar-se estacionários, mas não retro-
gradam. Em caso de estacionamento, a punição deles consiste 
em não avançarem, em recomeçarem, no meio conveniente à sua 
natureza, as existências mal-empregadas.”

b) Quais os que têm de recomeçar a mesma existência?

“Os que faliram em suas missões ou em suas provas.”

179.	 Os seres que habitam cada mundo hão todos alcançado o mesmo 
nível de perfeição?

“Não; dá-se em cada um o que ocorre na Terra: uns Espíritos são 
mais adiantados do que outros.”

180.	 Passando deste planeta para outro, conserva o Espírito a inteligência 
que aqui tinha? 

“Sem dúvida; a inteligência não se perde. Pode, porém, acon-
tecer que ele não disponha dos mesmos meios para manifestá-
-la, dependendo isto da sua superioridade e das condições do 
corpo que tomar.” (Veja-se: “Influência do organismo”, cap. 
VII, Parte 2a.)

181.	 Os seres que habitam os diferentes mundos têm corpos semelhantes 
aos nossos? 

“É fora de dúvida que têm corpos, porque o Espírito precisa 
estar revestido de matéria para atuar sobre a matéria. Esse en-
voltório, porém, é mais ou menos material, conforme o grau 
de pureza a que chegaram os Espíritos. É isso o que assinala a 
diferença entre os mundos que temos de percorrer, porquanto 
muitas moradas há na casa de nosso Pai, sendo, conseguinte-
mente, de muitos graus essas moradas. Alguns o sabem e desse 



Parte Segunda – Capítulo IV

128

fato têm consciência na Terra; com outros, no entanto, o mes-
mo não se dá.”

182.	 É-nos possível conhecer exatamente o estado físico e moral dos dife-
rentes mundos? 

“Nós, Espíritos, só podemos responder de acordo com o grau de 
adiantamento em que vos achais. Quer dizer que não devemos 
revelar estas coisas a todos, porque nem todos estão em estado de 
compreendê-las e semelhante revelação os perturbaria.”

À medida que o Espírito se purifica, o corpo que o reveste se aproxima 
igualmente da natureza espírita. Torna-se-lhe menos densa a matéria, 
deixa de rastejar penosamente pela superfície do solo, menos grosseiras 
se lhe fazem as necessidades físicas, não mais sendo preciso que os seres 
vivos se destruam mutuamente para se nutrirem. O Espírito se acha mais 
livre e tem, das coisas longínquas, percepções que desconhecemos. Vê 
com os olhos do corpo o que só pelo pensamento entrevemos.

Da purificação do Espírito decorre o aperfeiçoamento moral, para os 
seres que eles constituem, quando encarnados. As paixões animais se 
enfraquecem e o egoísmo cede lugar ao sentimento da fraternidade. As-
sim é que, nos mundos superiores ao nosso, se desconhecem as guerras, 
carecendo de objeto os ódios e as discórdias, porque ninguém pensa em 
causar dano ao seu semelhante. A intuição que seus habitantes têm do 
futuro, a segurança que uma consciência isenta de remorsos lhes dá, fa-
zem que a morte nenhuma apreensão lhes cause. Encaram-na de frente, 
sem temor, como simples transformação.

A duração da vida, nos diferentes mundos, parece guardar proporção 
com o grau de superioridade física e moral de cada um, o que é per-
feitamente racional. Quanto menos material o corpo, menos sujeito às 
vicissitudes que o desorganizam. Quanto mais puro o Espírito, menos 
paixões a miná-lo. É essa ainda uma graça da Providência, que desse 
modo abrevia os sofrimentos.

183.	 Indo de um mundo para outro, o Espírito passa por nova infância?

“Em toda parte a infância é uma transição necessária, mas não é, 
em toda parte, tão obtusa como no vosso mundo.”



Da pluralidade das existências

129

184.	 Tem o Espírito a faculdade de escolher o mundo em que passe a habitar? 

“Nem sempre. Pode pedir que lhe seja permitido ir para este ou 
aquele e pode obtê-lo, se o merecer, porquanto a acessibilidade dos 
mundos, para os Espíritos, depende do grau da elevação destes.”

a) Se o Espírito nada pedir, que é o que determina o mundo em que 
ele reencarnará? 

“O grau da sua elevação.”

185.	 O estado físico e moral dos seres vivos é  perpetuamente o mesmo em 
cada mundo? 9	

“Não; os mundos também estão sujeitos à lei do progresso. Todos 
começaram, como o vosso, por um estado inferior e a própria 
Terra sofrerá idêntica transformação. Tornar-se-á um paraíso, 
quando os homens se houverem tornado bons.” 

É assim que as raças, que hoje povoam a Terra, desaparecerão um dia, 
substituídas por seres cada vez mais perfeitos, pois que essas novas raças 
transformadas sucederão às atuais, como estas sucederam a outras ainda 
mais grosseiras.

186.	 Haverá mundos em que o Espírito, deixando de revestir corpos 
materiais, só tenha por envoltório o perispírito?

“Há e mesmo esse envoltório se torna tão etéreo que para vós é 
como se não existisse. Esse o estado dos Espíritos puros.”

a) Parece resultar daí que, entre o estado correspondente às últimas 
encarnações e o de Espírito puro, não há linha divisória perfeitamen-
te demarcada; não?

“Semelhante demarcação não existe. A diferença entre um e outro 
estado se vai apagando pouco a pouco e acaba por ser imperceptí-
vel, tal qual se dá com a noite às primeiras claridades do alvorecer.”

187.	 A substância do perispírito é a mesma em todos os mundos?

“Não; é mais ou menos etérea. Passando de um mundo a outro, 
o Espírito se reveste da matéria própria desse outro, operando-se, 
porém, essa mudança com a rapidez do relâmpago.”

9	 N.E.: Ver Nota explicativa, p. 477.



Parte Segunda – Capítulo IV

130

188.	 Os Espíritos puros habitam mundos especiais, ou se acham no espaço 
universal, sem estarem mais ligados a um mundo do que a outros?

“Habitam certos mundos, mas não lhes ficam presos, como os 
homens à Terra; podem, melhor do que os outros, estar em toda 
parte.”10

Transmigrações progressivas

189.	 Desde o início de sua formação, goza o Espírito da plenitude de suas 
faculdades?

“Não, pois que para o Espírito, como para o homem, também há 
infância. Em sua origem, a vida do Espírito é apenas instintiva. 

10	 Nota de Allan Kardec: Segundo os Espíritos, de todos os mundos que compõem o nosso sistema plane-
tário, a Terra é dos que têm habitantes menos adiantados, física e moralmente. Marte lhe estaria ainda 
abaixo, sendo-lhe Júpiter superior de muito, a todos os respeitos. O Sol não seria mundo habitado por 
seres corpóreos, mas simplesmente um lugar de reunião dos Espíritos superiores, os quais de lá irradiam 
seus pensamentos para os outros mundos, que eles dirigem por intermédio de Espíritos menos eleva-
dos, transmitindo-os a estes por meio do fluido universal. Considerado do ponto de vista da sua consti-
tuição física, o Sol seria um foco de eletricidade. Todos os sóis como que estariam em situação análoga.  

O volume de cada um e a distância a que esteja do Sol nenhuma relação necessária guardam com o 
grau do seu adiantamento, pois que, do contrário, Vênus deveria ser tida por mais adiantada do que 
a Terra e Saturno menos do que Júpiter.

Muitos Espíritos, que na Terra animaram personalidades conhecidas, disseram estar reencarnados 
em Júpiter, um dos mundos mais próximos da perfeição, e há causado espanto que, nesse globo tão 
adiantado, estivessem homens a quem a opinião geral aqui não atribuía tanta elevação. Nisso nada 
há de surpreendente, desde que se atenda a que, possivelmente, certos Espíritos, habitantes daquele 
planeta, foram mandados à Terra para desempenharem aí certa missão que, aos nossos olhos, os não 
colocava na primeira plana. Em segundo lugar, deve-se atender a que, entre a existência que tiveram 
na Terra e a que passaram a ter em Júpiter, podem eles ter tido outras intermédias, em que se me-
lhoraram. Finalmente, cumpre se considere que, naquele mundo, como no nosso, múltiplos são os 
graus de desenvolvimento e que, entre esses graus, pode mediar lá a distância que vai, entre nós, do 
selvagem ao homem civilizado. Assim, do fato de um Espírito habitar Júpiter não se segue que esteja 
no nível dos seres mais adiantados, do  mesmo modo que ninguém pode considerar-se na categoria 
de um sábio do Instituto, só porque resida em Paris. 

As condições de longevidade não são, tampouco, em qualquer parte, as mesmas que na Terra e as 
idades não se podem comparar. Evocado, um Espírito que desencarnara havia alguns anos, disse que, 
desde seis meses antes, estava encarnado em mundo cujo nome nos é desconhecido. Interrogado 
sobre a idade que tinha nesse mundo, disse: “Não posso avaliá-lo, porque não contamos o tempo 
como contais. Depois, os modos de existência não são idênticos. Nós, lá, nos desenvolvemos muito 
mais rapidamente. Entretanto, se bem não haja mais de seis dos vossos meses que lá estou, posso 
dizer que, quanto à inteligência, tenho trinta anos da idade que tive na Terra”. 

Muitas respostas análogas foram dadas por outros Espíritos e o fato nada apresenta de inverossímil. 
Não vemos que, na Terra, uma imensidade de animais em poucos meses adquire o desenvolvimento 
normal? Por que não se poderia dar o mesmo com o homem noutras esferas? Notemos, além disso, 
que o desenvolvimento que o homem alcança na Terra aos trinta anos talvez não passe de uma es-
pécie de infância, comparado com o que lhe cumpre atingir. Bem curto de vista se revela quem nos 
toma em tudo por protótipos da Criação, assim como é rebaixar a Divindade o imaginar-se que, fora 
o homem, nada mais seja possível a Deus.



Da pluralidade das existências

131

Ele mal tem consciência de si mesmo e de seus atos. A inteligên-
cia só pouco a pouco se desenvolve.”

190.	 Qual o estado da alma na sua primeira encarnação?

“O da infância na vida corporal. A inteligência então apenas 
desabrocha: a alma se ensaia para a vida.”

191.	 As dos nossos selvagens são almas no estado de infância?

“De infância relativa, pois já são almas desenvolvidas, visto que 
já nutrem paixões.”

a) Então, as paixões são um sinal de desenvolvimento?

“De desenvolvimento, sim; de perfeição, porém, não. São sinal 
de atividade e de consciência do eu, porquanto, na alma primiti-
va, a inteligência e a vida se acham no estado de germe.”  

A vida do Espírito, em seu conjunto, apresenta as mesmas fases que 
observamos na vida corporal. Ele passa gradualmente do estado de em-
brião ao de infância, para chegar, percorrendo sucessivos períodos, ao 
de adulto, que é o da perfeição, com a diferença de que para o Espírito 
não há declínio, nem decrepitude, como na vida corporal; que a sua 
vida, que teve começo, não terá fim; que imenso tempo lhe é necessário, 
do nosso ponto de vista, para passar da infância espírita ao comple-
to desenvolvimento; e que o seu progresso se realiza, não num único 
mundo, mas vivendo ele em mundos diversos. A vida do Espírito, pois, 
se compõe de uma série de existências corpóreas, cada uma das quais 
representa para ele uma ocasião de progredir, do mesmo modo que 
cada existência corporal se compõe de uma série de dias, em cada um 
dos quais o homem obtém um acréscimo de experiência e de instru-
ção. Mas, assim como, na vida do homem, há dias que nenhum fruto 
produzem, na do Espírito, há existências corporais de que ele nenhum 
resultado colhe, porque não as soube aproveitar.

192.	 Pode alguém, por um proceder impecável na vida atual, transpor 
todos os graus da escala do aperfeiçoamento e tornar-se Espírito puro, 
sem passar por outros graus intermédios?

“Não, pois o que o homem julga perfeito longe está da perfei-
ção. Há qualidades que lhe são desconhecidas e incompreensí-
veis. Poderá ser tão perfeito quanto o comporte a sua natureza 



Parte Segunda – Capítulo IV

132

terrena, mas isso não é a perfeição absoluta. Dá-se com o Espí-
rito o que se verifica com a criança que, por mais precoce que 
seja, tem de passar pela juventude, antes de chegar à idade da 
madureza; e também com o enfermo que, para recobrar a saúde, 
tem que passar pela convalescença. Demais, ao Espírito cumpre 
progredir em ciência e em moral. Se somente se adiantou num 
sentido, importa se adiante no outro, para atingir o extremo su-
perior da escala. Contudo, quanto mais o homem se adiantar na 
sua vida atual, tanto menos longas e penosas lhe serão as provas 
que se seguirem.”

a) Pode ao menos o homem, na vida presente, preparar com seguran-
ça, para si, uma existência futura menos prenhe de amarguras?

“Sem dúvida. Pode reduzir a extensão e as dificuldades do cami-
nho. Só o descuidoso permanece sempre no mesmo ponto.”

193.	 Pode um homem, nas suas novas existências, descer mais baixo do 
que esteja na atual?

“Com relação à posição social, sim; como Espírito, não.”

194.	 É possível que, em nova encarnação, a alma de um homem de bem 
anime o corpo de um celerado? 

“Não, visto que não pode degenerar.” 

a) A alma de um homem perverso pode tornar-se a de um homem 
de bem?

“Sim, se se arrependeu. Isso constitui então uma recompensa.”

A marcha dos Espíritos é progressiva, jamais retrógrada. Eles se elevam 
gradualmente na hierarquia e não descem da categoria a que ascenderam. 
Em suas diferentes existências corporais, podem descer como homens, 
não como Espíritos. Assim, a alma de um potentado da Terra pode mais 
tarde animar o mais humilde obreiro e vice-versa, por isso que, entre os 
homens, as categorias estão, frequentemente, na razão inversa da eleva-
ção das qualidades morais. Herodes era rei e Jesus, carpinteiro.

195.	 A possibilidade de se melhorarem noutra existência não será de molde 
a fazer que certas pessoas perseverem no mau caminho, dominadas 
pela ideia de que poderão corrigir-se mais tarde?



Da pluralidade das existências

133

“Aquele que assim pensa em nada crê e a ideia de um castigo eter-
no não o refrearia mais do que qualquer outra, porque sua razão 
a repele, e semelhante ideia induz à incredulidade a respeito de 
tudo. Se unicamente meios racionais se tivessem empregado para 
guiar os homens, não haveria tantos céticos. De fato, um Espírito 
imperfeito poderá, durante a vida corporal, pensar como dizes; 
mas, liberto que se veja da matéria, pensará de outro modo, pois 
logo verificará que fez cálculo errado e, então, sentimento oposto 
a esse trará ele para a sua nova existência. É assim que se efetua o 
progresso e essa a razão por que, na Terra, os homens são desi-
gualmente adiantados. Uns já dispõem de experiência que a ou-
tros falta, mas que adquirirão pouco a pouco. Deles depende o 
acelerar-se-lhes o progresso ou retardar-se indefinidamente.” 

O homem, que ocupa uma posição má, deseja trocá-la o mais depressa 
possível. Aquele, que se acha persuadido de que as tribulações da vida 
terrena são consequência de suas imperfeições, procurará garantir para si 
uma nova existência menos penosa e esta ideia o desviará mais depressa 
da senda do mal do que a do fogo eterno, em que não acredita.

196.	 Não podendo os Espíritos aperfeiçoar-se, a não ser por meio das tri-
bulações da existência corpórea, segue-se que a vida material seja 
uma espécie de crisol ou de depurador, por onde têm que passar 
todos os seres do mundo espírita para alcançarem a perfeição?

“Sim, é exatamente isso. Eles se melhoram nessas provas, evitan-
do o mal e praticando o bem; porém, somente ao cabo de mais 
ou menos longo tempo, conforme os esforços que empreguem; 
somente após muitas encarnações ou depurações sucessivas, atin-
gem a finalidade para que tendem.” 

a) É o corpo que influi sobre o Espírito para que este se melhore, ou o 
Espírito que influi sobre o corpo?

“Teu Espírito é tudo; teu corpo é simples veste que apodrece: 
eis tudo.” 

O suco da vide nos oferece um símile material dos diferentes graus da 
depuração da alma. Ele contém o licor que se chama espírito ou álcool, 
mas enfraquecido por uma imensidade de matérias estranhas, que lhe 
alteram a essência. Esta só chega à pureza absoluta depois de múltiplas 



Parte Segunda – Capítulo IV

134

destilações, em cada uma das quais se despoja de algumas impurezas.  
O corpo é o alambique em que a alma tem que entrar para se purificar. 
Às matérias estranhas se assemelha o perispírito, que também se depura, 
à medida que o Espírito se aproxima da perfeição.

Sorte das crianças depois da morte

197.	 Poderá ser tão adiantado quanto o de um adulto o Espírito de uma 
criança que morreu em tenra idade?

“Algumas vezes o é muito mais, porquanto pode dar-se que mui-
to mais já tenha vivido e adquirido maior soma de experiência, 
sobretudo se progrediu.”

a) Pode então o Espírito de uma criança ser mais adiantado que o 
de seu pai?

“Isso é muito frequente. Não o vedes vós mesmos tão amiudadas 
vezes na Terra?”

198.	 Não tendo podido praticar o mal, o Espírito de uma criança que 
morreu em tenra idade pertence a alguma das categorias superiores?

“Se não fez o mal, igualmente não fez o bem e Deus não o isenta 
das provas que tenha de padecer. Se for um Espírito puro, não 
o é pelo fato de ter animado apenas uma criança, mas porque já 
progredira até à pureza.”

199.	 Por que tão frequentemente a vida se interrompe na infância?

“A curta duração da vida da criança pode representar, para o Espí-
rito que a animava, o complemento de existência precedente inter-
rompida antes do momento em que devera terminar, e sua morte, 
também não raro, constitui provação ou expiação para os pais.”

a) Que sucede ao Espírito de uma criança que morre pequenina?

“Recomeça outra existência.” 

Se uma única existência tivesse o homem e se, extinguindo-se-lhe ela, 
sua sorte ficasse decidida para a eternidade, qual seria o mérito de me-
tade do gênero humano, da que morre na infância, para gozar, sem 
esforços, da felicidade eterna e com que direito se acharia isenta das 
condições, às vezes tão duras, a que se vê submetida a outra metade? 



Da pluralidade das existências

135

Semelhante ordem de coisas não corresponderia à Justiça de Deus. 
Com a reencarnação, a igualdade é real para todos. O futuro a todos 
toca sem exceção e sem favor para quem quer que seja. Os retardatários 
só de si mesmos se podem queixar. Forçoso é que o homem tenha o 
merecimento de seus atos, como tem deles a responsabilidade.

Aliás, não é racional considerar-se a infância como um estado normal de 
inocência. Não se veem crianças dotadas dos piores instintos, numa idade 
em que ainda nenhuma influência pode ter tido a educação? Algumas 
não há que parecem trazer do berço a astúcia, a felonia, a perfídia, até 
pendor para o roubo e para o assassínio, não obstante os bons exemplos 
que de todos os lados se lhes dão? A lei civil as absolve de seus crimes, 
porque diz que elas obraram sem discernimento. Tem razão a lei, porque, 
de fato, elas obram mais por instinto do que intencionalmente. Donde, 
porém, provirão instintos tão diversos em crianças da mesma idade, edu-
cadas em condições idênticas e sujeitas às mesmas influências? Donde a 
precoce perversidade, senão da inferioridade do Espírito, uma vez que a 
educação em nada contribuiu para isso? As que se revelam viciosas, é por-
que seus Espíritos muito pouco hão progredido. Sofrem então, por efeito 
dessa falta de progresso, as consequências, não dos atos que praticam na 
infância, mas dos de suas existências anteriores. Assim é que a lei é uma 
só para todos e que todos são atingidos pela Justiça de Deus.

Sexos nos Espíritos

200.	 Têm sexos os Espíritos? 

“Não como o entendeis, pois que os sexos dependem da organi-
zação. Há entre eles amor e simpatia, mas baseados na concor-
dância dos sentimentos.”

201.	 Em nova existência, pode o Espírito que animou o corpo de um 
homem animar o de uma mulher e vice-versa?

“Decerto; são os mesmos os Espíritos que animam os homens e 
as mulheres.”

202.	 Quando errante, que prefere o Espírito: encarnar no corpo de um 
homem, ou no de uma mulher?

“Isso pouco lhe importa. O que o guia na escolha são as provas 
por que haja de passar.” 



Parte Segunda – Capítulo IV

136

Os Espíritos encarnam como homens ou como mulheres, porque não 
têm sexo. Visto que lhes cumpre progredir em tudo, cada sexo, como 
cada posição social, lhes proporciona provações e deveres especiais e, 
com isso, ensejo de ganharem experiência. Aquele que só como homem 
encarnasse só saberia o que sabem os homens.

Parentesco, filiação

203.	 Transmitem os pais aos filhos uma parcela de suas almas, ou se li-
mitam a lhes dar a vida animal a que, mais tarde, outra alma vem 
adicionar a vida moral?

“Dão-lhes apenas a vida animal, pois que a alma é indivisível. Um 
pai obtuso pode ter filhos inteligentes e vice-versa.”

204.	 Uma vez que temos tido muitas existências, a nossa parentela vai 
além da que a existência atual nos criou?

“Não pode ser de outra maneira. A sucessão das existências cor-
porais estabelece entre os Espíritos ligações que remontam às vos-
sas existências anteriores. Daí, muitas vezes, a simpatia que vem 
a existir entre vós e certos Espíritos que vos parecem estranhos.”

205.	 A algumas pessoas a doutrina da reencarnação se afigura destruidora 
dos laços de família, com o fazê-los anteriores à existência atual.

“Ela os distende; não os destrói. Fundando-se o parentesco em 
afeições anteriores, menos precários são os laços existentes entre 
os membros de uma mesma família. Essa doutrina amplia os de-
veres da fraternidade, porquanto, no vosso vizinho, ou no vosso 
servo, pode achar-se um Espírito a quem tenhais estado presos 
pelos laços da consanguinidade.”

a) Ela, no entanto, diminui a importância que alguns dão à genealo-
gia, visto que qualquer pode ter tido por pai um Espírito que haja per-
tencido a outra raça, ou que haja vivido em condição muito diversa.11

“É exato; mas essa importância assenta no orgulho. Os títulos, a 
categoria social, a riqueza, eis o que esses tais veneram nos seus 
antepassados. Um, que coraria de contar, como ascendente, 

11	 N.E.: Ver Nota explicativa, p. 477.



Da pluralidade das existências

137

honrado sapateiro, orgulhar-se-ia de descender de um gentil-
-homem devasso. Digam, porém, o que disserem, ou façam o 
que fizerem, não obstarão a que as coisas sejam como são, que 
não foi consultando-lhes a vaidade que Deus formulou as Leis 
da Natureza.”

206.	 Do fato de não haver filiação entre os Espíritos dos descendentes de 
qualquer família, seguir-se-á que o culto dos avoengos seja ridículo?

“De modo nenhum. Todo homem deve considerar-se ditoso por 
pertencer a uma família em que encarnaram Espíritos elevados. 
Se bem os Espíritos não procedam uns dos outros, nem por isso 
menos afeição consagram aos que lhes estão ligados pelos elos 
da família, dado que muitas vezes eles são atraídos para tal ou 
qual família pela simpatia, ou pelos laços que anteriormente se 
estabeleceram. Mas ficai certos de que os vossos antepassados não 
se honram com o culto que lhes tributais por orgulho. Em vós 
não se refletem os méritos de que eles gozem, senão na medida 
dos esforços que empregais por seguir os bons exemplos que vos 
deram. Somente nestas condições lhes é grata e até mesmo útil a 
lembrança que deles guardais.”

Parecenças físicas e morais

207.	 Frequentemente, os pais transmitem aos filhos a parecença física. 
Transmitirão também alguma parecença moral? 12	

“Não, que diferentes são as almas ou Espíritos de uns e outros. O 
corpo deriva do corpo, mas o Espírito não procede do Espírito. 
Entre os descendentes das raças apenas há consanguinidade.” 

a) Donde se originam as parecenças morais que costuma haver entre 
pais e filhos?

“É que uns e outros são Espíritos simpáticos, que reciprocamente 
se atraíram pela analogia dos pendores.”

208.	 Nenhuma influência exercem os Espíritos dos pais sobre o filho depois 
do nascimento deste?

12	 N.E.: Ver Nota explicativa, p. 477.



Parte Segunda – Capítulo IV

138

“Ao contrário: bem grande influência exercem. Conforme já dis-
semos, os Espíritos têm que contribuir para o progresso uns dos 
outros. Pois bem, os Espíritos dos pais têm por missão desenvol-
ver os de seus filhos pela educação. Constitui-lhes isso uma tarefa. 
Tornar-se-ão culpados, se vierem a falir no seu desempenho.”

209.	 Por que de pais bons e virtuosos nascem filhos de natureza perversa? 
Por outra: por que as boas qualidades dos pais nem sempre atraem, 
por simpatia, um bom Espírito para lhes animar o filho? 

“Não é raro que um mau Espírito peça lhe sejam dados bons pais, 
na esperança de que seus conselhos o encaminhem por melhor 
senda e muitas vezes Deus lhe concede o que deseja.”

210.	 Pelos seus pensamentos e preces podem os pais atrair para o corpo, em 
formação, do filho um bom Espírito, de preferência a um inferior?

“Não, mas podem melhorar o Espírito do filho que lhes nasceu e 
está confiado. Esse o dever deles. Os maus filhos são uma prova-
ção para os pais.”

211.	 Donde deriva a semelhança de caráter que muitas vezes existe entre 
dois irmãos, mormente se gêmeos?

“São Espíritos simpáticos que se aproximam por analogia de sen-
timentos e se sentem felizes por estar juntos.”

212.	 Há dois Espíritos, ou, por outra, duas almas, nas crianças cujos cor-
pos nascem ligados, tendo comuns alguns órgãos?

“Sim, mas a semelhança entre elas é tal que faz vos pareçam, em 
muitos casos, uma só.”

213.	 Pois que nos gêmeos os Espíritos encarnam por simpatia, donde pro-
vém a aversão que às vezes se nota entre eles?

“Não é de regra que sejam simpáticos os Espíritos dos gêmeos. 
Acontece também que Espíritos maus entendam de lutar juntos 
no palco da vida.”

214.	 Que se deve pensar dessas histórias de crianças que lutam no seio 
materno?



Da pluralidade das existências

139

“Lendas! Para significarem quão inveterado era o ódio que recipro-
camente se votavam, figuram-no a se fazer sentir antes do nascimen-
to delas. Em geral, não levais muito em conta as imagens poéticas.”

215.	 O que dá origem ao caráter distintivo que se nota em cada povo?

“Também os Espíritos se grupam em famílias, formando-as pela 
analogia de seus pendores mais ou menos puros, conforme a ele-
vação que tenham alcançado. Pois bem! um povo é uma grande fa-
mília formada pela reunião de Espíritos simpáticos. Na tendência 
que apresentam os membros dessas famílias, para se unirem, é que 
está a origem da semelhança que, existindo entre os indivíduos, 
constitui o caráter distintivo de cada povo. Julgas que Espíritos 
bons e humanitários procurem, para nele encarnar, um povo rude 
e grosseiro? Não. Os Espíritos simpatizam com as coletividades, 
como simpatizam com os indivíduos. Naquelas em cujo seio se 
encontrem, eles se acham no meio que lhes é próprio.”

216.	 Em suas novas existências conservará o Espírito traços do caráter 
moral de suas existências anteriores?

“Isso pode dar-se. Mas, melhorando-se, ele muda. Pode também 
acontecer que sua posição social venha a ser outra. Se de senhor 
passa a escravo, inteiramente diversos serão os seus gostos e difi-
cilmente o reconheceríeis. Sendo o Espírito sempre o mesmo nas 
diversas encarnações, podem existir certas analogias entre as suas 
manifestações, se bem que modificadas pelos hábitos da posição 
que ocupe, até que um aperfeiçoamento notável lhe haja mudado 
completamente o caráter, porquanto, de orgulhoso e mau, pode 
tornar-se humilde e bondoso, se se arrependeu.”

217.	 E do caráter físico de suas existências pretéritas conserva o Espírito 
traços nas suas existências posteriores?

“O novo corpo que ele toma nenhuma relação tem com o que 
foi anteriormente destruído. Entretanto, o Espírito se reflete no 
corpo. Sem dúvida que este é unicamente matéria, porém, nada 
obstante, se modela pelas capacidades do Espírito, que lhe impri-
me certo cunho, sobretudo ao rosto, pelo que é verdadeiro dizer-
-se que os olhos são o espelho da alma, isto é, que o semblante do 



Parte Segunda – Capítulo IV

140

indivíduo lhe reflete de modo particular a alma. Assim é que uma 
pessoa excessivamente feia, quando nela habita um Espírito bom, 
criterioso, humanitário, tem qualquer coisa que agrada, ao passo 
que há rostos belíssimos que nenhuma impressão te causam, que 
até chegam a inspirar-te repulsão. Poderias supor que somente 
corpos bem moldados servem de envoltório aos mais perfeitos 
Espíritos, quando o certo é que todos os dias deparas com ho-
mens de bem, sob um exterior disforme. Sem que haja pronun-
ciada parecença, a semelhança dos gostos e das inclinações pode, 
portanto, dar lugar ao que se chama ‘um ar de família’.”

Nenhuma relação essencial guardando o corpo que a alma toma numa 
encarnação com o de que se revestiu em encarnação anterior, visto que 
aquele lhe pode vir de procedência muito diversa da deste, fora absurdo 
pretender-se que, numa série de existências, haja uma semelhança que 
é inteiramente fortuita. Todavia, as qualidades do Espírito frequente-
mente modificam os órgãos que lhe servem para as manifestações e lhe 
imprimem ao semblante físico e até ao conjunto de suas maneiras um 
cunho especial. É assim que, sob um envoltório corporal da mais humil-
de aparência, se pode deparar a expressão da grandeza e da dignidade, 
enquanto sob um envoltório de aspecto senhoril se percebe frequente-
mente a da baixeza e da ignomínia. Não é pouco frequente observar-se 
que certas pessoas, elevando-se da mais ínfima posição, tomam sem es-
forços os hábitos e as maneiras da alta sociedade. Parece que elas aí vêm 
a achar-se de novo no seu elemento. Outras, contrariamente, apesar do 
nascimento e da educação, se mostram sempre deslocadas em tal meio. 
De que modo se há de explicar esse fato, senão como reflexo daquilo que 
o Espírito foi antes?

Ideias inatas

218.	 Encarnado, conserva o Espírito algum vestígio das percepções que 
teve e dos conhecimentos que adquiriu nas existências anteriores?

“Guarda vaga lembrança, que lhe dá o que se chama ideias inatas.”

a) Não é, então, quimérica a teoria das ideias inatas?

“Não; os conhecimentos adquiridos em cada existência não mais 
se perdem. Liberto da matéria, o Espírito sempre os tem presen-
tes. Durante a encarnação, esquece-os em parte, momentanea-



Da pluralidade das existências

141

mente; porém a intuição que deles conserva lhe auxilia o progres-
so. Se não fosse assim, teria que recomeçar constantemente. Em 
cada nova existência, o ponto de partida, para o Espírito, é o em 
que, na existência precedente, ele ficou.”

b) Grande conexão deve então haver entre duas existências 
consecutivas? 

“Nem sempre, tão grande quanto talvez o suponhas, dado que 
bem diferentes são, muitas vezes, as posições do Espírito nas duas 
e que, no intervalo de uma a outra, pode ele ter progredido.” (216)

219.	 Qual a origem das faculdades extraordinárias dos indivíduos que, 
sem estudo prévio, parecem ter a intuição de certos conhecimentos, o 
das línguas, do cálculo etc.?

“Lembrança do passado; progresso anterior da alma, mas de que 
ela não tem consciência. Donde queres que venham tais conhe-
cimentos? O corpo muda, o Espírito, porém, não muda, embora 
troque de roupagem.”

220.	 Pode o Espírito, mudando de corpo, perder algumas faculdades inte-
lectuais, deixar de ter, por exemplo, o gosto das artes? 

“Sim, desde que conspurcou a sua inteligência ou a utilizou mal. 
Ademais, uma faculdade qualquer pode permanecer adormecida 
durante uma existência, por querer o Espírito exercitar outra, que 
nenhuma relação tem com aquela. Esta, então, fica em estado 
latente, para reaparecer mais tarde.”

221.	 Dever-se-ão atribuir a uma lembrança retrospectiva o sentimento 
instintivo que o homem, mesmo selvagem, possui da existência de 
Deus e o pressentimento da vida futura?

“É uma lembrança que ele conserva do que sabia como Espíri-
to antes de encarnar, mas o orgulho amiudadamente abafa esse 
sentimento.”

a) Serão devidas a essa mesma lembrança certas crenças relativas à 
Doutrina Espírita, que se observam em todos os povos?

“Esta doutrina é tão antiga quanto o mundo; tal o motivo por 
que em toda parte a encontramos, o que constitui prova de que é 



Parte Segunda – Capítulo IV

142

verdadeira. Conservando a intuição do seu estado de Espírito, o 
Espírito encarnado tem, instintivamente, consciência do mundo 
invisível, mas os preconceitos bastas vezes falseiam essa ideia e a 
ignorância lhe mistura a superstição.”



CAPÍTULO V

M

Considerações sobre a 
pluralidade das existências

222.	 Não é novo, dizem alguns, o dogma da reencarnação; ressusci-
taram-no da doutrina de Pitágoras. Nunca dissemos ser de in-
venção moderna a Doutrina Espírita. Constituindo uma Lei da 
Natureza, o Espiritismo há de ter existido desde a origem dos 
tempos e sempre nos esforçamos por demonstrar que dele se des-
cobrem sinais na antiguidade mais remota. Pitágoras, como se 
sabe, não foi o autor do sistema da metempsicose; ele o colheu 
dos filósofos indianos e dos egípcios, que o tinham desde tempos 
imemoriais. A ideia da transmigração das almas formava, pois, 
uma crença vulgar, aceita pelos homens mais eminentes. De que 
modo a adquiriram? Por uma revelação ou por intuição? Igno-
ramo-lo. Seja, porém, como for, o que não padece dúvida é que 
uma ideia não atravessa séculos e séculos, nem consegue impor-
-se a inteligências de escol, se não contiver algo de sério. Assim, 
a ancianidade desta Doutrina, em vez de ser uma objeção, seria 
prova a seu favor. Contudo, entre a metempsicose dos antigos e 
a moderna doutrina da reencarnação, há, como também se sabe, 
profunda diferença, assinalada pelo fato de os Espíritos rejeita-
rem, de maneira absoluta, a transmigração da alma do homem 
para os animais e reciprocamente.

Portanto, ensinando o dogma da pluralidade das existências 
corporais, os Espíritos renovam uma doutrina que teve origem 



Parte Segunda – Capítulo V

144

nas primeiras idades do mundo e que se conservou no íntimo 
de muitas pessoas, até os nossos dias. Simplesmente, eles a apre-
sentam de um ponto de vista mais racional, mais acorde com 
as leis progressivas da Natureza e mais de conformidade com a 
sabedoria do Criador, despindo-a de todos os acessórios da su-
perstição. Circunstância digna de nota é que não só neste livro 
os Espíritos a ensinaram no decurso dos últimos tempos: já antes 
da sua publicação, numerosas comunicações da mesma natureza 
se obtiveram em vários países, multiplicando-se depois, conside-
ravelmente. Talvez fosse aqui o caso de examinarmos por que os 
Espíritos não parecem todos de acordo sobre esta questão. Mais 
tarde, porém, voltaremos a este assunto.
Examinemos de outro ponto de vista a matéria e, abstraindo de 
qualquer intervenção dos Espíritos, deixemo-los de lado, por en-
quanto. Suponhamos que esta teoria nada tenha que ver com 
eles; suponhamos mesmo que jamais se haja cogitado de Espíri-
tos. Coloquemo-nos, momentaneamente, num terreno neutro, 
admitindo o mesmo grau de probabilidade para ambas as hipóte-
ses, isto é, a da pluralidade e a da unicidade das existências corpó-
reas, e vejamos para que lado a razão e o nosso próprio interesse 
nos farão pender.
Muitos repelem a ideia da reencarnação pelo só motivo de ela 
não lhes convir. Dizem que uma existência já lhes chega de so-
bra e que, portanto, não desejariam recomeçar outra semelhante. 
De alguns sabemos que saltam em fúria só com o pensarem que 
tenham de voltar à Terra. Perguntar-lhes-emos apenas se imagi-
nam que Deus lhes pediu o parecer, ou consultou os gostos, para 
regular o Universo. Uma de duas: ou a reencarnação existe, ou 
não existe; se existe, nada importa que os contrarie; terão que a 
sofrer, sem que para isso lhes peça Deus permissão. Afiguram-se-
-nos os que assim falam um doente a dizer: Sofri hoje bastante, 
não quero sofrer mais amanhã. Qualquer que seja o seu mau hu-
mor, não terá por isso que sofrer menos no dia seguinte, nem nos 
que se sucederem, até que se ache curado. Conseguintemente, se 
os que de tal maneira se externam tiverem que viver de novo, cor-
poralmente, tornarão a viver, reencarnarão. Nada lhes adiantará 



Considerações sobre a pluralidade das existências

145

rebelarem-se, quais crianças que não querem ir para o colégio, ou 
condenados, para a prisão. Passarão pelo que têm de passar. São 
demasiado pueris semelhantes objeções, para merecerem mais 
seriamente examinadas. Diremos, todavia, aos que as formulam 
que se tranquilizem, que a Doutrina Espírita, no tocante à reen-
carnação, não é tão terrível como a julgam; que, se a houvessem 
estudado a fundo, não se mostrariam tão aterrorizados; saberiam 
que deles dependem as condições da nova existência, que será 
feliz ou desgraçada, conforme o que tiverem feito neste mundo; 
que desde agora poderão elevar-se tão alto que a recaída no lodaçal 
não lhes seja mais de temer.
Supomos dirigir-nos a pessoas que acreditam num futuro depois 
da morte e não aos que criam para si a perspectiva do nada, ou 
pretendem que suas almas se vão afogar num todo universal, 
onde perdem a individualidade, como os pingos da chuva no 
oceano, o que vem a dar quase no mesmo. Ora, pois: se credes 
num futuro qualquer, certo não admitis que ele seja idêntico 
para todos, porquanto, de outro modo, qual a utilidade do bem? 
Por que haveria o homem de constranger-se? Por que deixaria de 
satisfazer a todas as suas paixões, a todos os seus desejos, embora 
à custa de outrem, uma vez que por isso não ficaria sendo me-
lhor, nem pior? Credes, ao contrário, que esse futuro será mais 
ou menos ditoso ou inditoso, conforme o que houverdes feito 
durante a vida e então desejais que seja tão afortunado quanto 
possível, visto que há de durar pela eternidade, não? Mas, por-
ventura, teríeis a pretensão de serdes dos homens mais perfeitos 
que hajam existido na Terra e, pois, com direito a alcançardes de 
um salto a suprema felicidade dos eleitos? Não. Admitis então 
que há homens de valor maior do que o vosso e com direito a 
um lugar melhor, sem daí resultar que vos conteis entre os ré-
probos. Pois bem! Colocai-vos mentalmente, por um instante, 
nessa situação intermédia, que será a vossa, como acabastes de 
reconhecer, e imaginai que alguém vos venha dizer: — Sofreis; 
não sois tão felizes quanto poderíeis ser, ao passo que diante de 
vós estão seres que gozam de completa ventura. Quereis mudar 
na deles a vossa posição? — Certamente — respondereis. — 



Parte Segunda – Capítulo V

146

Que devemos fazer? — quase nada: recomeçar o trabalho mal 
executado e executá-lo melhor. Hesitaríeis em aceitar, ainda que 
a poder de muitas existências de provações? Façamos outra com-
paração mais prosaica. Figuremos que a um homem que, sem 
ter chegado à miséria extrema, sofre, no entanto, privações, por 
escassez de recursos, viessem dizer: — Aqui está uma riqueza 
imensa de que podes gozar; para isto, só é necessário que traba-
lhes arduamente durante um minuto. Fosse ele o mais preguiço-
so da Terra, que sem hesitar diria: — Trabalhemos um minuto, 
dois minutos, uma hora, um dia, se for preciso. Que importa 
isso, desde que me leve a acabar os meus dias na fartura? — Ora, 
que é a duração da vida corpórea, em confronto com a eternida-
de? Menos que um minuto, menos que um segundo.
Temos visto algumas pessoas raciocinarem deste modo: Não é 
possível que Deus, soberanamente bom como é, imponha ao ho-
mem a obrigação de recomeçar uma série de misérias e tribula-
ções. Acharão, porventura, essas pessoas que há mais bondade em 
condenar Deus o homem a sofrer perpetuamente, por motivo 
de alguns momentos de erro, do que em lhe facultar meios de 
reparar suas faltas? 
“Dois industriais contrataram dois operários, cada um dos quais 
podia aspirar a se tornar sócio do respectivo patrão. Aconteceu 
que esses dois operários certa vez empregaram muito mal o seu 
dia, merecendo ambos ser despedidos. Um dos industriais, não 
obstante as súplicas do seu operário, o mandou embora e o po-
bre operário, não tendo achado mais trabalho, acabou por mor-
rer na miséria. O outro industrial disse ao seu operário: Perdeste 
um dia; deves-me por isso uma compensação. Executaste mal o 
teu trabalho; ficaste a me dever uma reparação. Consinto que o 
recomeces. Trata de executá-lo bem, que te conservarei ao meu 
serviço e poderás continuar aspirando à posição superior que te 
prometi.” Será preciso perguntemos qual dos industriais foi mais 
humano? Dar-se-á que Deus, que é a clemência mesma, seja mais 
inexorável do que um homem?
Alguma coisa de pungente há na ideia de que a nossa sorte fique 
para sempre decidida, por efeito de alguns anos de provações, 



Considerações sobre a pluralidade das existências

147

ainda quando de nós não tenha dependido o atingirmos a per-
feição, ao passo que eminentemente consoladora é a ideia opos-
ta, que nos permite a esperança. Assim, sem nos pronunciarmos 
pró ou contra a pluralidade das existências, sem preferirmos 
uma hipótese a outra, declaramos que, se aos homens fosse dado 
escolher, ninguém quereria o julgamento sem apelação. Disse 
um filósofo que, se Deus não existisse, fora mister inventá-lo, 
para felicidade do gênero humano. Outro tanto se poderia dizer 
da pluralidade das existências. Mas, conforme anteriormente 
ponderamos, Deus não nos pede permissão, nem consulta os 
nossos gostos. Ou isto é, ou não é. Vejamos de que lado estão as 
probabilidades e encaremos de outro ponto de vista o assunto, 
unicamente como estudo filosófico, sempre abstraindo do ensi-
no dos Espíritos.
Se não há reencarnação, só há, evidentemente, uma existência 
corporal. Se a nossa atual existência corpórea é única, a alma de 
cada homem foi criada por ocasião do seu nascimento, a menos 
que se admita a anterioridade da alma, caso em que caberia per-
guntar o que era ela antes do nascimento e se o estado em que 
se achava não constituía uma existência sob forma qualquer. 
Não há meio termo: ou a alma existia, ou não existia antes do 
corpo. Se existia, qual a sua situação? Tinha, ou não, consciência 
de si mesma? Se não tinha, é quase como se não existisse. Se 
tinha individualidade, era progressiva, ou estacionária? Num e 
noutro caso, a que grau chegara ao tomar o corpo? Admitindo, 
de acordo com a crença vulgar, que a alma nasce com o corpo, 
ou, o que vem a ser o mesmo, que, antes de encarnar, só dispõe 
de faculdades negativas, perguntamos:
1. Por que mostra a alma aptidões tão diversas e independentes 
das ideias que a educação lhe fez adquirir?
2. Donde vem a aptidão extranormal que muitas crianças em ten-
ra idade revelam, para esta ou aquela arte, para esta ou aquela 
ciência, enquanto outras se conservam inferiores ou medíocres 
durante a vida toda?
3. Donde, em uns, as ideias inatas ou intuitivas, que noutros não 
existem?



Parte Segunda – Capítulo V

148

4. Donde, em certas crianças, o instinto precoce que revelam para 
os vícios ou para as virtudes, os sentimentos inatos de dignidade 
ou de baixeza, contrastando com o meio em que elas nasceram?
5. Por que, abstraindo-se da educação, uns homens são mais 
adiantados do que outros?
6. Por que há selvagens e homens civilizados? Se tomardes de um 
menino hotentote recém-nascido e o educardes nos nossos me-
lhores liceus, fareis dele algum dia um Laplace ou um Newton? 
Qual a filosofia ou a teosofia capaz de resolver estes proble-
mas? É fora de dúvida que, ou as almas são iguais ao nascerem, 
ou são desiguais. Se são iguais, por que, entre elas, tão grande 
diversidade de aptidões? Dir-se-á que isso depende do organis-
mo. Mas, então, achamo-nos em presença da mais monstruosa e 
imoral das doutrinas. O homem seria simples máquina, joguete 
da matéria; deixaria de ter a responsabilidade de seus atos, pois 
que poderia atribuir tudo às suas imperfeições físicas. Se as almas 
são desiguais, é que Deus as criou assim. Nesse caso, porém, por 
que a inata superioridade concedida a algumas? Corresponderá 
essa parcialidade à Justiça de Deus e ao amor que Ele consagra 
igualmente a todas as suas criaturas?
Admitamos, ao contrário, uma série de progressivas existên-
cias anteriores para cada alma e tudo se explica. Ao nascerem, 
trazem os homens a intuição do que aprenderam antes. São 
mais ou menos adiantados, conforme o número de existências 
que contêm, conforme já estejam mais ou menos afastados do 
ponto de partida. Dá-se aí exatamente o que se observa numa 
reunião de indivíduos de todas as idades, onde cada um terá 
desenvolvimento proporcionado ao número de anos que tenha 
vivido. As existências sucessivas serão, para a vida da alma, o 
que os anos são para a do corpo. Reuni, em certo dia, um mi-
lheiro de indivíduos de um a oitenta anos; suponde que um 
véu encubra todos os dias precedentes ao em que os reunistes e 
que, em consequência, acreditais que todos nasceram na mesma 
ocasião. Perguntareis naturalmente como é que uns são gran-
des e outros pequenos; uns velhos e jovens outros; instruídos 
uns, outros ainda ignorantes. Se, porém, dissipando-se a nuvem 



Considerações sobre a pluralidade das existências

149

que lhes oculta o passado, vierdes a saber que todos hão vivido 
mais ou menos tempo, tudo se vos tornará explicado. Deus, em 
sua justiça, não pode ter criado almas mais ou menos perfeitas. 
Com a pluralidade das existências, a desigualdade que notamos 
nada mais apresenta em oposição à mais rigorosa equidade: é 
que apenas vemos o presente e não o passado. A este raciocínio 
serve de base algum sistema, alguma suposição gratuita? Não. 
Partimos de um fato patente, incontestável: a desigualdade das 
aptidões e do desenvolvimento intelectual e moral e verificamos 
que nenhuma das teorias correntes o explica, ao passo que uma 
outra teoria [a da pluralidade das existências] lhe dá explicação 
simples, natural e lógica. Será racional preferir-se à teoria que 
explica tudo a uma das que nada explicam?
À vista da sexta interrogação acima, dirão naturalmente que o 
hotentote é de raça inferior. Perguntaremos, então, se o hotentote 
é ou não um homem. Se é, por que a ele e à sua raça privou Deus 
dos privilégios concedidos à raça caucásica? Se não é, por que 
tentar fazê-lo cristão? A Doutrina Espírita tem mais amplitude do 
que tudo isto. Segundo ela, não há muitas espécies de homens, 
há tão somente homens cujos espíritos estão mais ou menos atra-
sados, porém todos suscetíveis de progredir. Não é este princípio 
mais conforme a Justiça de Deus?
Vimos de apreciar a alma com relação ao seu passado e ao seu 
presente. Se a considerarmos, tendo em vista o seu futuro, esbar-
raremos nas mesmas dificuldades.  
1. Se a nossa existência atual é que, só ela, decidirá da nossa sorte 
vindoura, quais, na vida futura, as posições respectivas do selva-
gem e do homem civilizado? Estarão no mesmo nível, ou se acha-
rão distanciados um do outro, no tocante à soma de felicidade 
eterna que lhes caiba?
2. O homem que trabalhou toda a sua vida por melhorar-se, virá 
a ocupar a mesma categoria de outro que se conservou em grau 
inferior de adiantamento, não por culpa sua, mas porque não 
teve tempo, nem possibilidade de se tornar melhor?  
3. O que praticou o mal, por não ter podido instruir-se, será culpa-
do de um estado de coisas cuja existência em nada dependeu dele?



Parte Segunda – Capítulo V

150

4. Trabalha-se continuamente por esclarecer, moralizar, civilizar 
os homens. Em contraposição a um que fica esclarecido, porém, 
milhões de outros morrem todos os dias antes que a luz lhes te-
nha chegado. Qual a sorte destes últimos? Serão tratados como 
réprobos? No caso contrário, que fizeram para ocupar categoria 
idêntica à dos outros?
5. Que sorte aguarda os que morrem na infância, quando ainda 
não puderam fazer nem o bem, nem o mal? Se vão para o meio 
dos eleitos, por que esse favor, sem que coisa alguma hajam feito 
para merecê-lo? Em virtude de que privilégio eles se veem isentos 
das tribulações da vida? 
Haverá alguma doutrina capaz de resolver esses problemas? Admi-
tam-se as existências consecutivas e tudo se explicará conforme a 
Justiça de Deus. O que se não pôde fazer numa existência faz-se em 
outra. Assim é que ninguém escapa à lei do progresso, que cada um 
será recompensado segundo o seu merecimento real e que ninguém 
fica excluído da felicidade suprema, a que todos podem aspirar, 
quaisquer que sejam os obstáculos com que topem no caminho. 
Essas questões facilmente se multiplicariam ao infinito, por-
quanto inúmeros são os problemas psicológicos e morais que só 
na pluralidade das existências encontram solução. Limitamo-nos 
a formular as de ordem mais geral. Como quer que seja, alegar-
-se-á talvez que a Igreja não admite a doutrina da reencarnação; 
que ela subverteria a religião. Não temos o intuito de tratar des-
sa questão neste momento. Basta-nos o havermos demonstrado 
que aquela doutrina é eminentemente moral e racional. Ora, o 
que é moral e racional não pode estar em oposição a uma religião 
que proclama ser Deus a bondade e a razão por excelência. Que 
teria sido da religião, se, contra a opinião universal e o testemu-
nho da ciência, se houvesse obstinadamente recusado a render-se 
à evidência e expulsado de seu seio todos os que não acreditas-
sem no movimento do Sol ou nos seis dias da Criação? Que cré-
dito houvera merecido e que autoridade teria tido, entre povos 
cultos, uma religião fundada em erros manifestos e que os im-
pusesse como artigos de fé? Logo que a evidência se patenteou, 
a Igreja, criteriosamente, se colocou do lado da evidência. Uma 



Considerações sobre a pluralidade das existências

151

vez provado que certas coisas existentes seriam impossíveis sem a 
reencarnação, que, a não ser por esse meio, não se consegue ex-
plicar alguns pontos do dogma, cumpre admiti-lo e reconhecer 
meramente aparente o antagonismo entre esta doutrina e a dog-
mática. Mais adiante mostraremos que talvez seja muito menor 
do que se pensa a distância que, da doutrina das vidas sucessivas, 
separa a religião e que a esta não faria aquela doutrina maior mal 
do que lhe fizeram as descobertas do movimento da Terra e dos 
períodos geológicos, as quais, à primeira vista, pareceram des-
mentir os textos sagrados. Ademais, o princípio da reencarnação 
ressalta de muitas passagens das Escrituras, achando-se especial-
mente formulado, de modo explícito, no Evangelho:

Quando desciam da montanha (depois da transfiguração), Jesus lhes fez 
esta recomendação: Não faleis a ninguém do que acabastes de ver, até que 
o Filho do homem tenha ressuscitado dentre os mortos. Perguntaram-lhe 
então seus discípulos: — Por que dizem os escribas ser preciso que primei-
ro venha Elias? — Respondeu-lhes Jesus: — É certo que Elias há de vir 
e que restabelecerá todas as coisas, mas eu vos declaro que Elias já veio, e 
eles não o conheceram e o fizeram sofrer como entenderam. Do mesmo 
modo darão a morte ao Filho do homem. — Compreenderam então seus 
discípulos que era de João Batista que Ele lhes falava. (Mateus, 17:9 a 13.)

Pois que João Batista fora Elias, houve reencarnação do Espírito 
ou da alma de Elias no corpo de João Batista.
Em suma, como quer que opinemos acerca da reencarnação, quer 
a aceitemos, quer não, isso não constituirá motivo para que dei-
xemos de sofrê-la, desde que ela exista, malgrado todas as crenças 
em contrário. O essencial está em que o ensino dos Espíritos é 
eminentemente cristão; apoia-se na imortalidade da alma, nas pe-
nas e recompensas futuras, na Justiça de Deus, no livre-arbítrio 
do homem, na moral do Cristo. Logo, não é antirreligioso.
Temos raciocinado, abstraindo, como dissemos, de qualquer en-
sinamento espírita que, para certas pessoas, carece de autoridade. 
Não é somente porque veio dos Espíritos que nós e tantos outros 
nos fizemos adeptos da pluralidade das existências. É porque essa 
Doutrina nos pareceu a mais lógica e porque só ela resolve ques-
tões até então insolúveis.



Parte Segunda – Capítulo V

152

Ainda quando fosse da autoria de um simples mortal, tê-la-íamos 
igualmente adotado e não houvéramos hesitado um segundo 
mais em renunciar às ideias que esposávamos. Sendo demons-
trado o erro, muito mais que perder do que ganhar tem o amor-
-próprio, com o se obstinar na sustentação de uma ideia falsa. 
Assim, também, tê-la-íamos repelido, mesmo que provindo dos 
Espíritos, se nos parecera contrária à razão, como repelimos mui-
tas outras, pois sabemos, por experiência, que não se deve aceitar 
cegamente tudo o que venha deles, da mesma forma que se não 
deve adotar às cegas tudo que proceda dos homens. O melhor 
título que, ao nosso ver, recomenda a ideia da reencarnação é o de 
ser, antes de tudo, lógica. Outro, no entanto, ela apresenta: o de a 
confirmarem os fatos, fatos positivos e, por bem dizer, materiais, 
que um estudo atento e criterioso revela a quem se dê ao trabalho 
de observar com paciência e perseverança e diante dos quais não 
há mais lugar para a dúvida. Quando esses fatos se houverem vul-
garizado, como os da formação e do movimento da Terra, forçoso 
será que todos se rendam à evidência e os que se lhes colocaram 
em oposição ver-se-ão constrangidos a desdizer-se.
Reconheçamos, portanto, em resumo, que só a doutrina da plu-
ralidade das existências explica o que, sem ela, se mantém inex-
plicável; que é altamente consoladora e conforme a mais rigorosa 
justiça; que constitui para o homem a âncora de salvação que 
Deus, por misericórdia, lhe concedeu.
As próprias palavras de Jesus não permitem dúvida a tal respeito. 
Eis o que se lê no Evangelho de João, 3:3 a 7:

3. Respondendo a Nicodemos, disse Jesus: – Em verdade, em verdade te digo 
que, se um homem não nascer de novo, não poderá ver o Reino de Deus. 

4. Disse-lhe Nicodemos: — Como pode um homem nascer já estando 
velho? Pode tornar ao ventre de sua mãe para nascer segunda vez?

5. Respondeu Jesus: — Em verdade, em verdade te digo que, se um ho-
mem não renascer da água e do Espírito, não poderá entrar no Reino de 
Deus. O que é nascido da carne é carne e o que é nascido do Espírito é 
Espírito. Não te admires de que Eu te tenha dito: é necessário que torneis a 
nascer. (Ver, adiante, o parágrafo “Ressurreição da carne”, questão 1010.)



CAPÍTULO VI

M

Da vida espírita

• Espíritos errantes • Mundos transitórios • Percepções, sensações e 
sofrimentos dos Espíritos • Ensaio teórico da sensação nos Espíritos 

• Escolha das provas • As relações no além-túmulo • Relações de 
simpatia e de antipatia entre os Espíritos. Metades eternas • Recordação 

da existência corpórea • Comemoração dos mortos. Funerais

Espíritos errantes

223.	 A alma reencarna logo depois de se haver separado do corpo?

“Algumas vezes reencarna imediatamente, porém, de ordinário, 
só o faz depois de intervalos mais ou menos longos. Nos mun-
dos superiores, a reencarnação é quase sempre imediata. Sendo 
aí menos grosseira a matéria corporal, o Espírito, quando en-
carnado nesses mundos, goza quase que de todas as suas facul-
dades de Espírito, sendo o seu estado normal o dos sonâmbulos 
lúcidos entre vós.”

224.	 Que é a alma no intervalo das encarnações? 

“Espírito errante, que aspira a novo destino, que espera.”

a) Quanto podem durar esses intervalos?

“Desde algumas horas até alguns milhares de séculos. Propria-
mente falando, não há extremo limite estabelecido para o estado 
de erraticidade, que pode prolongar-se muitíssimo, mas que 



Parte Segunda – Capítulo VI

154

nunca é perpétuo. Cedo ou tarde, o Espírito terá que volver a 
uma existência apropriada a purificá-lo das máculas de suas exis-
tências precedentes.”

b) Essa duração depende da vontade do Espírito, ou lhe pode ser 
imposta como expiação?

“É uma consequência do livre-arbítrio. Os Espíritos sabem per-
feitamente o que fazem. Mas, também, para alguns, constitui 
uma punição que Deus lhes inflige. Outros pedem que ela se 
prolongue, a fim de continuarem estudos que só na condição de 
Espírito livre podem efetuar-se com proveito.”

225.	 A erraticidade é, por si só, um sinal de inferioridade dos Espíritos?

“Não, porquanto há Espíritos errantes de todos os graus. A encar-
nação é um estado transitório, já o dissemos. O Espírito se acha 
no seu estado normal, quando liberto da matéria.”

226.	 Poder-se-á dizer que são errantes todos os Espíritos que não estão 
encarnados?

“Sim, com relação aos que tenham de reencarnar. Não são erran-
tes, porém, os Espíritos puros, os que chegaram à perfeição. Esses 
se encontram no seu estado definitivo.”

No tocante às qualidades íntimas, os Espíritos são de diferentes ordens, 
ou graus, pelos quais vão passando sucessivamente, à medida que se pu-
rificam. Com relação ao estado em que se acham, podem ser: encar-
nados, isto é, ligados a um corpo; errantes, isto é, sem corpo material e 
aguardando nova encarnação para se melhorarem; Espíritos puros, isto é, 
perfeitos, não precisando mais de encarnação.

227.	 De que modo se instruem os Espíritos errantes? Certo não o fazem do 
mesmo modo que nós outros?

“Estudam e procuram meios de elevar-se. Veem, observam o que 
ocorre nos lugares aonde vão; ouvem os discursos dos homens 
doutos e os conselhos dos Espíritos mais elevados e tudo isso lhes 
incute ideias que antes não tinham.”



Da vida espírita

155

228.	 Conservam os Espíritos algumas de suas paixões humanas?

“Com o invólucro material os Espíritos elevados deixam as pai-
xões más e só guardam as do bem. Quanto aos Espíritos in-
feriores, esses as conservam, pois do contrário pertenceriam à 
primeira ordem.”

229.	 Por que, deixando a Terra, não deixam aí os Espíritos todas as más 
paixões, uma vez que lhes reconhecem os inconvenientes?

“Vês nesse mundo pessoas excessivamente invejosas. Imaginas que, 
mal o deixam, perdem esse defeito? Acompanha os que da Terra 
partem, sobretudo os que alimentaram paixões bem acentuadas, 
uma espécie de atmosfera que os envolve, conservando-lhes o que 
têm de mau, por não se achar o Espírito inteiramente desprendido 
da matéria. Só por momentos ele entrevê a verdade, que assim lhe 
aparece como que para mostrar-lhe o bom caminho.”

230.	 Na erraticidade, o Espírito progride?

“Pode melhorar-se muito, tais sejam a vontade e o desejo que te-
nha de consegui-lo. Todavia, na existência corporal é que põe em 
prática as ideias que adquiriu.”

231.	 São felizes ou desgraçados os Espíritos errantes?

“Mais ou menos, conforme seus méritos. Sofrem por efeito das 
paixões cuja essência conservaram, ou são felizes, de conformi-
dade com o grau de desmaterialização a que hajam chegado. Na 
erraticidade, o Espírito percebe o que lhe falta para ser mais feliz 
e, desde então, procura os meios de alcançá-lo. Nem sempre, po-
rém, lhe é permitido reencarnar como fora de seu agrado, repre-
sentando isso, para ele, uma punição.”

232.	 Podem os Espíritos errantes ir a todos os mundos?

“Conforme. Pelo simples fato de haver deixado o corpo, o Espíri-
to não se acha completamente desprendido da matéria e continua 
a pertencer ao mundo onde acabou de viver, ou a outro do mes-
mo grau, a menos que, durante a vida, se tenha elevado, o que, 
aliás, constitui o objetivo para que devem tender seus esforços, 
pois, do contrário, nunca se aperfeiçoaria. Pode, no entanto, ir 



Parte Segunda – Capítulo VI

156

a alguns mundos superiores, mas na qualidade de estrangeiro. A 
bem dizer, consegue apenas entrevê-los, donde lhe nasce o desejo 
de melhorar-se, para ser digno da felicidade de que gozam os que 
os habitam, para ser digno também de habitá-los mais tarde.”

233.	 Os Espíritos já purificados descem aos mundos inferiores?

“Fazem-no frequentemente, com o fim de auxiliar-lhes o progres-
so. A não ser assim, esses mundos estariam entregues a si mesmos, 
sem guias para dirigi-los.”

Mundos transitórios

234.	 Há, de fato, como já foi dito, mundos que servem de estações ou pon-
tos de repouso aos Espíritos errantes?

“Sim, há mundos particularmente destinados aos seres errantes, 
mundos que lhes podem servir de habitação temporária, espécies 
de bivaques, de campos onde descansem de uma demasiado lon-
ga erraticidade, estado este sempre um tanto penoso. São, entre 
os outros mundos, posições intermédias, graduadas de acordo 
com a natureza dos Espíritos que a elas podem ter acesso e onde 
eles gozam de maior ou menor bem-estar.”

a) Os Espíritos que habitam esses mundos podem deixá-los livremente?

“Sim, os Espíritos que se encontram nesses mundos podem 
deixá-los, a fim de irem aonde devam ir. Figurai-os como bandos 
de aves que pousam numa ilha, para aí aguardarem que se lhes 
refaçam as forças, a fim de seguirem seu destino.”

235.	 Enquanto permanecem nos mundos transitórios, os Espíritos 
progridem?

“Certamente. Os que vão a tais mundos levam o objetivo de se 
instruírem e de poderem mais facilmente obter permissão para 
passar a outros lugares melhores e chegar à perfeição que os elei-
tos atingem.”

236.	 Pela sua natureza especial, os mundos transitórios se conservam 
perpetuamente destinados aos Espíritos errantes?

“Não, a condição deles é meramente temporária.”



Da vida espírita

157

a) Esses mundos são ao mesmo tempo habitados por seres corpóreos?

“Não; estéril é neles a superfície. Os que os habitam de nada 
precisam.”

b) É permanente essa esterilidade e decorre da natureza especial que 
apresentam?

“Não; são estéreis transitoriamente.”

c) Os mundos dessa categoria carecem então de belezas naturais?

“A Natureza reflete as belezas da imensidade, que não são menos 
admiráveis do que aquilo a que dais o nome de belezas naturais.”

d) Sendo transitório o estado de semelhantes mundos, a Terra perten-
cerá algum dia ao número deles?

“Já pertenceu.”

e) Em que época?

“Durante a sua formação.”

Nada é inútil na Natureza; tudo tem um fim, uma destinação. Em 
lugar algum há o vazio; tudo é habitado, há vida em toda parte. As-
sim, durante a dilatada sucessão dos séculos que passaram antes do 
aparecimento do homem na Terra, durante os lentos períodos de tran-
sição que as camadas geológicas atestam, antes mesmo da formação 
dos primeiros seres orgânicos, naquela massa informe, naquele árido 
caos, onde os elementos se achavam em confusão, não havia ausência 
de vida. Seres isentos das nossas necessidades, das nossas sensações 
físicas, lá encontravam refúgio. Quis Deus que, mesmo assim, ainda 
imperfeita, a Terra servisse para alguma coisa. Quem ousaria afirmar 
que, entre os milhares de mundos que giram na imensidade, um só, 
um dos menores, perdido no seio da multidão infinita deles, goza do 
privilégio exclusivo de ser povoado? Qual então a utilidade dos de-
mais? Tê-los-ia Deus feito unicamente para nos recrearem a vista? Su-
posição absurda, incompatível com a sabedoria que esplende em todas 
as suas obras e inadmissível desde que ponderemos na existência de 
todos os que não podemos perceber. Ninguém contestará que, nesta 
ideia da existência de mundos ainda impróprios para a vida material 
e, não obstante, já povoados de seres vivos apropriados a tal meio, há 
qualquer coisa de grande e sublime, em que talvez se encontre a solu-
ção de mais de um problema.



Parte Segunda – Capítulo VI

158

Percepções, sensações e sofrimentos dos Espíritos

237.	 Uma vez de volta ao mundo dos Espíritos, conserva a alma as percep-
ções que tinha quando na Terra?

“Sim, além de outras de que aí não dispunha, porque o corpo, 
qual véu sobre elas lançado, as obscurecia. A inteligência é um 
atributo, que tanto mais livremente se manifesta no Espírito, 
quanto menos entraves tenha que vencer.”

238.	 São ilimitadas as percepções e os conhecimentos dos Espíritos? Numa 
palavra: eles sabem tudo?

“Quanto mais se aproximam da perfeição, tanto mais sabem. Se 
são Espíritos superiores, sabem muito. Os Espíritos inferiores são 
mais ou menos ignorantes acerca de tudo.”

239.	 Conhecem os Espíritos o princípio das coisas? 

“Conforme a elevação e a pureza que hajam atingido. Os de or-
dem inferior não sabem mais do que os homens.”

240.	 A duração, os Espíritos a compreendem como nós?

“Não e daí vem que nem sempre nos compreendeis, quando se 
trata de determinar datas ou épocas.” 

Os Espíritos vivem fora do tempo como o compreendemos. A duração, 
para eles, deixa, por assim dizer, de existir. Os séculos, para nós tão lon-
gos, não passam, aos olhos deles, de instantes que se movem na eterni-
dade, do mesmo modo que os relevos do solo se apagam e desaparecem 
para quem se eleva no espaço.

241.	 Os Espíritos fazem do presente mais precisa e exata ideia do que nós?

“Do mesmo modo que aquele, que vê bem, faz mais exata ideia 
das coisas do que o cego. Os Espíritos veem o que não vedes. 
Tudo apreciam, pois, diversamente do modo por que o fazeis, 
mas também isso depende da elevação deles.”

242.	 Como é que os Espíritos têm conhecimento do passado? E esse conhe-
cimento lhes é ilimitado?



Da vida espírita

159

“O passado, quando com ele nos ocupamos, é presente. Verifica-
-se então, precisamente, o que se passa contigo quando recor-
das qualquer coisa que te impressionou no curso do teu exílio. 
Simplesmente, como já nenhum véu material nos tolda a in-
teligência, lembramo-nos mesmo daquilo que se te apagou da 
memória. Nem tudo os Espíritos sabem, porém, a começar pela 
sua própria criação.”

243.	 E o futuro, os Espíritos o conhecem?

“Ainda isto depende da elevação que tenham conquistado. Mui-
tas vezes, apenas o entreveem, porém, nem sempre lhes é permitido 
revelá-lo. Quando o veem, parece-lhes presente. À medida que se 
aproxima de Deus, tanto mais claramente o Espírito descortina 
o futuro. Depois da morte, a alma vê e apreende num golpe de 
vista suas passadas migrações, mas não pode ver o que Deus lhe 
reserva. Para que tal aconteça, preciso é que, ao cabo de múltiplas 
existências, se haja integrado nele.”

a) Os Espíritos que alcançaram a perfeição absoluta têm conheci-
mento completo do futuro?

“Completo não se pode dizer, por isso que só Deus é soberano 
Senhor e ninguém o pode igualar.” 

244.	 Os Espíritos veem a Deus?

“Só os Espíritos superiores o veem e compreendem. Os inferiores 
o sentem e adivinham.”

a) Quando um Espírito inferior diz que Deus lhe proíbe ou permite 
uma coisa, como sabe que isso lhe vem dele?

“Ele não vê a Deus, mas sente a sua soberania e, quando não deva 
ser feita alguma coisa ou dita uma palavra, percebe, como por in-
tuição, a proibição de fazê-la ou dizê-la. Não tendes vós mesmos 
pressentimentos, que se vos afiguram avisos secretos, para fazer-
des, ou não, isto ou aquilo? O mesmo nos acontece, se bem que 
em grau mais alto, pois compreendes que, sendo mais sutil do 
que as vossas a essência dos Espíritos, podem estes receber melhor 
as advertências divinas.”



Parte Segunda – Capítulo VI

160

b) Deus transmite diretamente a ordem ao Espírito, ou por intermé-
dio de outros Espíritos?

“Ela não lhe vem direta de Deus. Para se comunicar com Deus, é-lhe 
necessário ser digno disso. Deus lhe transmite suas ordens por intermé-
dio dos Espíritos imediatamente superiores em perfeição e instrução.”

245.	 O Espírito tem circunscrita a visão como os seres corpóreos?

“Não, ela reside em todo ele.”

246.	 Precisam da luz para ver?

Veem por si mesmos, sem precisarem de luz exterior. Para os Espí-
ritos, não há trevas, salvo as em que podem achar-se por expiação.”

247.	 Para verem o que se passa em dois pontos diferentes, precisam trans-
portar-se a esses pontos? Podem, por exemplo, ver simultaneamente 
nos dois hemisférios do globo?

“Como o Espírito se transporta aonde queira, com a rapidez do 
pensamento, pode-se dizer que vê em toda parte ao mesmo tem-
po. Seu pensamento é suscetível de irradiar, dirigindo-se a um 
tempo para muitos pontos diferentes, mas esta faculdade depen-
de da sua pureza. Quanto menos puro é o Espírito, tanto mais 
limitada tem a visão. Só os Espíritos superiores podem com a 
vista abranger um conjunto.”

No Espírito, a faculdade de ver é uma propriedade inerente à sua nature-
za e que reside em todo o seu ser, como a luz reside em todas as partes de 
um corpo luminoso. É uma espécie de lucidez universal que se estende a 
tudo, que abrange simultaneamente o espaço, os tempos e as coisas, luci-
dez para a qual não há trevas, nem obstáculos materiais. Compreende-se 
que deva ser assim. No homem, a visão se dá pelo funcionamento de 
um órgão que a luz impressiona. Daí se segue que, não havendo luz, o 
homem fica na obscuridade. No Espírito, como a faculdade de ver cons-
titui um atributo seu, abstração feita de qualquer agente exterior, a visão 
independe da luz. (Veja-se: “Ubiquidade”, questão 92.)

248.	 O Espírito vê as coisas tão distintamente como nós?

“Mais distintamente, pois que sua vista penetra onde a vossa não 
pode penetrar. Nada a obscurece.”



Da vida espírita

161

249.	 Percebe os sons?

“Sim, percebe mesmo sons imperceptíveis para os vossos sentidos 
obtusos.”

a) No Espírito, a faculdade de ouvir está em todo ele, como a de ver?

“Todas as percepções constituem atributos do Espírito e lhe são 
inerentes ao ser. Quando o reveste um corpo material, elas só lhe 
chegam pelo conduto dos órgãos. Deixam, porém, de estar loca-
lizadas, em se achando ele na condição de Espírito livre.”

250.	 Constituindo elas atributos próprios do Espírito, ser-lhe-á possível 
subtrair-se às percepções?

“O Espírito unicamente vê e ouve o que quer. Dizemos isto de um 
ponto de vista geral e, em particular, com referência aos Espíritos 
elevados, porquanto os imperfeitos muitas vezes ouvem e veem, a 
seu mau grado, o que lhes possa ser útil ao aperfeiçoamento.”

251.	 São sensíveis à música os Espíritos?

“Aludes à música terrena? Que é ela comparada à música celes-
te? a esta harmonia de que nada na Terra vos pode dar ideia? 
Uma está para a outra como o canto do selvagem para uma doce 
melodia. Não obstante, Espíritos vulgares podem experimentar 
certo prazer em ouvir a vossa música, por lhes não ser dado 
ainda compreenderem outra mais sublime. A música possui 
infinitos encantos para os Espíritos, por terem eles muito de-
senvolvidas as qualidades sensitivas. Refiro-me à música celeste, 
que é tudo o que de mais belo e delicado pode a imaginação 
espiritual conceber.”

252.	 São sensíveis, os Espíritos, às magnificências da Natureza?

“Tão diferentes são as belezas naturais dos mundos, que longe 
estamos de as conhecer. Sim, os Espíritos são sensíveis a essas 
belezas, de acordo com as aptidões que tenham para as apreciar e 
compreender. Para os Espíritos elevados, há belezas de conjunto 
que, por assim dizer, apagam as das particularidades.”



Parte Segunda – Capítulo VI

162

253.	 Os Espíritos experimentam as nossas necessidades e sofrimentos físicos?

“Eles os conhecem, porque os sofreram, não os experimentam, 
porém, materialmente, com vós outros: são Espíritos.”

254.	 E a fadiga, a necessidade de repouso, experimentam-nas?

“Não podem sentir a fadiga, como a entendeis; conseguintemen-
te, não precisam de descanso corporal, como vós, pois que não 
possuem órgãos cujas forças devam ser reparadas. O Espírito, en-
tretanto, repousa, no sentido de não estar em constante atividade. 
Ele não atua materialmente. Sua ação é toda intelectual e inteira-
mente moral o seu repouso. Quer isto dizer que momentos há em 
que o seu pensamento deixa de ser tão ativo quanto de ordinário 
e não se fixa em qualquer objeto determinado. É um verdadeiro 
repouso, mas de nenhum modo comparável ao do corpo. A es-
pécie de fadiga que os Espíritos são suscetíveis de sentir guarda 
relação com a inferioridade deles. Quanto mais elevados sejam, 
tanto menos precisarão de repousar.”

255.	 Quando um Espírito diz que sofre, de que natureza é o seu sofrimento? 

“Angústias morais, que o torturam mais dolorosamente do que 
todos os sofrimentos físicos.”

256.	 Como é então que alguns Espíritos se têm queixado de sofrer frio ou calor?

“É reminiscência do que padecem durante a vida, reminiscência 
não raro tão aflitiva quanto a realidade. Muitas vezes, no que eles 
assim dizem apenas há uma comparação mediante a qual, em 
falta de coisa melhor, procuram exprimir a situação em que se 
acham. Quando se lembram do corpo que revestiram, têm im-
pressão semelhante à de uma pessoa que, havendo tirado o manto 
que a envolvia, julga, passado algum tempo, que ainda o traz 
sobre os ombros.”

Ensaio teórico da sensação nos Espíritos

257.	 O corpo é o instrumento da dor. Se não é a causa primária desta 
é, pelo menos, a causa imediata. A alma tem a percepção da dor: 
essa percepção é o efeito. A lembrança que da dor a alma conserva 



Da vida espírita

163

pode ser muito penosa, mas não pode ter ação física. De fato, 
nem o frio, nem o calor são capazes de desorganizar os tecidos 
da alma, que não é suscetível de congelar-se, nem de queimar-se. 
Não vemos todos os dias a recordação ou a apreensão de um mal 
físico produzirem o efeito desse mal, como se real fora? Não as 
vemos até causar a morte? Toda gente sabe que aqueles a quem se 
amputou um membro costumam sentir dor no membro que lhes 
falta. Certo que aí não está a sede, ou, sequer, o ponto de partida 
da dor. O que há, apenas, é que o cérebro guardou desta a impres-
são. Lícito, portanto, será admitir-se que coisa análoga ocorra nos 
sofrimentos do Espírito após a morte. Um estudo aprofundado 
do perispírito, que tão importante papel desempenha em todos 
os fenômenos espíritas; nas aparições vaporosas ou tangíveis; no 
estado em que o Espírito vem a encontrar-se por ocasião da mor-
te; na ideia, que tão frequentemente manifesta, de que ainda está 
vivo; nas situações tão comoventes que nos revelam os dos sui-
cidas, dos supliciados, dos que se deixaram absorver pelos gozos 
materiais; e inúmeros outros fatos, muita luz lançaram sobre esta 
questão, dando lugar a explicações que passamos a resumir.

O perispírito é o laço que à matéria do corpo prende o Espírito, 
que o tira do meio ambiente, do fluido universal. Participa ao 
mesmo tempo da eletricidade, do fluido magnético e, até certo 
ponto, da matéria inerte. Poder-se-ia dizer que é a quintessên-
cia da matéria. É o princípio da vida orgânica, porém, não o da 
vida intelectual, que reside no Espírito. É, além disso, o agente 
das sensações exteriores. No corpo, os órgãos, servindo-lhes de 
condutos, localizam essas sensações. Destruído o corpo, elas se 
tornam gerais. Daí o Espírito não dizer que sofre mais da cabe-
ça do que dos pés, ou vice-versa. Não se confundam, porém, as 
sensações do perispírito, que se tornou independente, com as do 
corpo. Estas últimas só por termo de comparação as podemos to-
mar e não por analogia. Liberto do corpo, o Espírito pode sofrer, 
mas esse sofrimento não é corporal, embora não seja exclusiva-
mente moral, como o remorso, pois que ele se queixa de frio e 
calor. Também não sofre mais no inverno do que no verão: temo-
-los visto atravessar chamas, sem experimentarem qualquer dor. 



Parte Segunda – Capítulo VI

164

Nenhuma impressão lhes causa, conseguintemente, a temperatu-
ra. A dor que sentem não é, pois, uma dor física propriamente 
dita: é um vago sentimento íntimo, que o próprio Espírito nem 
sempre compreende bem, precisamente porque a dor não se acha 
localizada e porque não a produzem agentes exteriores; é mais 
uma reminiscência do que uma realidade, reminiscência, porém, 
igualmente penosa. Algumas vezes, entretanto, há mais do que 
isso, como vamos ver.
Ensina-nos a experiência que, por ocasião da morte, o perispírito 
se desprende mais ou menos lentamente do corpo; que, durante 
os primeiros minutos depois da desencarnação, o Espírito não 
encontra explicação para a situação em que se acha. Crê não es-
tar morto, por isso que se sente vivo; vê a um lado o corpo, sabe 
que lhe pertence, mas não compreende que esteja separado dele. 
Essa situação dura enquanto haja qualquer ligação entre o corpo 
e o perispírito. Disse-nos, certa vez, um suicida: “Não, não estou 
morto”. E acrescentava: No entanto, sinto os vermes a me roerem. 
Ora, indubitavelmente, os vermes não lhe roíam o perispírito e 
ainda menos o Espírito; roíam-lhe apenas o corpo. Como, po-
rém, não era completa a separação do corpo e do perispírito, uma 
espécie de repercussão moral se produzia, transmitindo ao Espíri-
to o que estava ocorrendo no corpo. Repercussão talvez não seja 
o termo próprio, porque pode induzir à suposição de um efeito 
muito material. Era antes a visão do que se passava com o corpo, 
ao qual ainda o conservava ligado o perispírito, o que lhe causava 
a ilusão, que ele tomava por realidade. Assim, pois, não haveria 
no caso uma reminiscência, porquanto ele não fora, em vida, roí
do pelos vermes: havia o sentimento de um fato da atualidade. 
Isto mostra que deduções se podem tirar dos fatos, quando aten-
tamente observados.
Durante a vida, o corpo recebe impressões exteriores e as transmi-
te ao Espírito por intermédio do perispírito, que constitui, pro-
vavelmente, o que se chama fluido nervoso. Uma vez morto, o 
corpo nada mais sente, por já não haver nele Espírito, nem peris-
pírito. Este, desprendido do corpo, experimenta a sensação, po-
rém, como já não lhe chega por um conduto limitado, ela se lhe 



Da vida espírita

165

torna geral. Ora, não sendo o perispírito, realmente, mais do que 
simples agente de transmissão, pois que no Espírito é que está a 
consciência, lógico será deduzir-se que, se pudesse existir peris-
pírito sem Espírito, aquele nada sentiria, exatamente como um 
corpo que morreu. Do mesmo modo, se o Espírito não tivesse 
perispírito, seria inacessível a toda e qualquer sensação dolorosa. 
É o que se dá com os Espíritos completamente purificados. Sabe-
mos que quanto mais eles se purificam, tanto mais etérea se torna 
a essência do perispírito, donde se segue que a influência material 
diminui à medida que o Espírito progride, isto é, à medida que o 
próprio perispírito se torna menos grosseiro.
Mas, dir-se-á, desde que pelo perispírito é que as sensações agra-
dáveis, da mesma forma que as desagradáveis, se transmitem 
ao Espírito, sendo o Espírito puro inacessível a umas, deve sê-
-lo igualmente às outras. Assim é, de fato, com relação às que 
provêm unicamente da influência da matéria que conhecemos. 
O som dos nossos instrumentos, o perfume das nossas flores ne-
nhuma impressão lhe causam. Entretanto, ele experimenta sensa-
ções íntimas, de um encanto indefinível, das quais ideia alguma 
podemos formar, porque, a esse respeito, somos quais cegos de 
nascença diante da luz. Sabemos que isso é real; mas por que 
meio se produz? Até lá não vai a nossa ciência. Sabemos que no 
Espírito há percepção, sensação, audição, visão; que essas facul-
dades são atributos do ser todo e não, como no homem, de uma 
parte apenas do ser; mas de que modo ele as tem? Ignoramo-lo. 
Os próprios Espíritos nada nos podem informar sobre isso, por 
inadequada a nossa linguagem a exprimir ideias que não possuí-
mos, precisamente como o é, por falta de termos próprios, a dos 
selvagens, para traduzir ideias referentes às nossas artes, ciências e 
doutrinas filosóficas.
Dizendo que os Espíritos são inacessíveis às impressões da maté-
ria que conhecemos, referimo-nos aos Espíritos muito elevados, 
cujo envoltório etéreo não encontra analogia neste mundo. Ou-
tro tanto não acontece com os de perispírito mais denso, os quais 
percebem os nossos sons e odores, não, porém, apenas por uma 
parte limitada de suas individualidades, conforme lhes sucedia 



Parte Segunda – Capítulo VI

166

quando vivos. Pode-se dizer que, neles, as vibrações moleculares 
se fazem sentir em todo o ser e lhes chegam assim ao sensorium 
commune, que é o próprio Espírito, embora de modo diverso e 
talvez, também, dando uma impressão diferente, o que modifi-
ca a percepção. Eles ouvem o som da nossa voz, entretanto nos 
compreendem sem o auxílio da palavra, somente pela transmis-
são do pensamento. Em apoio do que dizemos há o fato de que 
essa penetração é tanto mais fácil, quanto mais desmaterializado 
está o Espírito. Pelo que concerne à vista, essa, para o Espírito, 
independe da luz, qual a temos. A faculdade de ver é um atributo 
essencial da alma, para quem a obscuridade não existe. É, contu-
do, mais extensa, mais penetrante nas mais purificadas. A alma, 
ou o Espírito, tem, pois, em si mesma, a faculdade de todas as 
percepções. Estas, na vida corpórea, se obliteram pela grosseria 
dos órgãos do corpo; na vida extracorpórea se vão desanuviando, 
à proporção que o invólucro semimaterial se eteriza.
Haurido do meio ambiente, esse invólucro varia de acordo com 
a natureza dos mundos. Ao passarem de um mundo a outro, os 
Espíritos mudam de envoltório, como nós mudamos de roupa, 
quando passamos do inverno ao verão, ou do polo ao Equador. 
Quando vêm visitar-nos, os mais elevados se revestem do peris-
pírito terrestre e então suas percepções se produzem como no 
comum dos Espíritos. Todos, porém, assim os inferiores como 
os superiores, não ouvem, nem sentem, senão o que queiram ou-
vir ou sentir. Não possuindo órgãos sensitivos, eles podem, li-
vremente, tornar ativas ou nulas suas percepções. Uma só coisa 
são obrigados a ouvir — os conselhos dos Espíritos bons. A vista, 
essa é sempre ativa; mas eles podem fazer-se invisíveis uns aos 
outros. Conforme a categoria que ocupem, podem ocultar-se dos 
que lhes são inferiores, porém, não dos que lhes são superiores. 
Nos primeiros instantes que se seguem à morte, a visão do Es-
pírito é sempre turbada e confusa. Aclara-se, à medida que ele 
se desprende, e pode alcançar a nitidez que tinha durante a vida 
terrena, independentemente da possibilidade de penetrar através 
dos corpos que nos são opacos. Quanto à sua extensão através do 



Da vida espírita

167

espaço indefinito, do futuro e do passado, depende do grau de 
pureza e de elevação do Espírito.
Objetarão, talvez: toda esta teoria nada tem de tranquilizadora. 
Pensávamos que, uma vez livres do nosso grosseiro envoltório, 
instrumento das nossas dores, não mais sofreríamos e eis nos 
informais de que ainda sofreremos. Desta ou daquela forma, 
será sempre sofrimento. Ah! sim, pode dar-se que continuemos 
a sofrer, e muito, e por longo tempo, mas também que deixe-
mos de sofrer, até mesmo desde o instante em que se nos acabe 
a vida corporal.
Os sofrimentos deste mundo independem, algumas vezes, de 
nós; muito mais vezes, contudo, são devidos à nossa vontade. 
Remonte cada um à origem deles e verá que a maior parte de 
tais sofrimentos são efeitos de causas que lhe teria sido possível 
evitar. Quantos males, quantas enfermidades não deve o homem 
aos seus excessos, à sua ambição, numa palavra: às suas paixões? 
Aquele que sempre vivesse com sobriedade, que de nada abusas-
se, que fosse sempre simples nos gostos e modesto nos desejos, a 
muitas tribulações se forraria. O mesmo se dá com o Espírito. Os 
sofrimentos por que passa são sempre a consequência da maneira 
por que viveu na Terra. Certo já não sofrerá mais de gota, nem de 
reumatismo; no entanto, experimentará outros sofrimentos que 
nada ficam a dever àqueles. Vimos que seu sofrer resulta dos laços 
que ainda o prendem à matéria; que quanto mais livre estiver 
da influência desta, ou, por outra, quanto mais desmaterializa-
do se achar, menos dolorosas sensações experimentará. Ora, está 
nas suas mãos libertar-se de tal influência desde a vida atual. Ele 
tem o livre-arbítrio, tem, por conseguinte, a faculdade de escolha 
entre o fazer e o não fazer. Dome suas paixões animais; não ali-
mente ódio, nem inveja, nem ciúme, nem orgulho; não se deixe 
dominar pelo egoísmo; purifique-se, nutrindo bons sentimentos; 
pratique o bem; não ligue às coisas deste mundo importância que 
não merecem; e, então, embora revestido do invólucro corporal, 
já estará depurado, já estará liberto do jugo da matéria e, quando 
deixar esse invólucro, não mais lhe sofrerá a influência. Nenhuma 
recordação dolorosa lhe advirá dos sofrimentos físicos que haja 



Parte Segunda – Capítulo VI

168

padecido; nenhuma impressão desagradável eles lhe deixarão, 
porque apenas terão atingido o corpo e não a alma. Sentir-se-á 
feliz por se haver libertado deles e a paz da sua consciência o isen-
tará de qualquer sofrimento moral.
Interrogamos, aos milhares, Espíritos que na Terra pertenceram 
a todas as classes da sociedade, ocuparam todas as posições so-
ciais; estudamo-los em todos os períodos da vida espírita, a partir 
do momento em que abandonaram o corpo; acompanhamo-los 
passo a passo na vida de Além-túmulo, para observar as mudan-
ças que se operavam neles, nas suas ideias, nos seus sentimentos 
e, sob esse aspecto, não foram os que aqui se contaram entre os 
homens mais vulgares os que nos proporcionaram menos pre-
ciosos elementos de estudo. Ora, notamos sempre que os sofri-
mentos guardavam relação com o proceder que eles tiveram e 
cujas consequências experimentavam; que a outra vida é fonte de 
inefável ventura para os que seguiram o bom caminho. Deduz-
-se daí que, aos que sofrem, isso acontece porque o quiseram; 
que, portanto, só de si mesmos se devem queixar, quer no outro 
mundo, quer neste.

Escolha das provas

258.	 Quando na erraticidade, antes de começar nova existência corporal, 
tem o Espírito consciência e previsão do que lhe sucederá no curso da 
vida terrena?

“Ele próprio escolhe o gênero de provas por que há de passar e 
nisso consiste o seu livre-arbítrio.”

a) Não é Deus, então, quem lhe impõe as tribulações da vida, 
como castigo?

“Nada ocorre sem a permissão de Deus, porquanto foi Deus quem 
estabeleceu todas as leis que regem o Universo. Ide agora perguntar 
por que decretou Ele esta lei e não aquela. Dando ao Espírito a 
liberdade de escolher, Deus lhe deixa a inteira responsabilidade de 
seus atos e das consequências que estes tiverem. Nada lhe estorva 
o futuro; abertos se lhe acham, assim, o caminho do bem, como o 
do mal. Se vier a sucumbir, restar-lhe-á a consolação de que nem 



Da vida espírita

169

tudo se lhe acabou e que a Bondade divina lhe concede a liberdade 
de recomeçar o que foi malfeito. Ademais, cumpre se distinga o 
que é obra da vontade de Deus do que o é da vontade do homem. 
Se um perigo vos ameaça, não fostes vós quem o criou e sim Deus. 
Vosso, porém, foi o desejo de a ele vos expordes, por haverdes visto 
nisso um meio de progredirdes, e Deus o permitiu.”

259.	 Do fato de pertencer ao Espírito a escolha do gênero de provas que 
deva sofrer, seguir-se-á que todas as tribulações que experimentamos 
na vida nós as previmos e buscamos?

“Todas, não, pois ninguém pode dizer que haveis previsto e bus-
cado tudo o que vos sucede no mundo, até às mínimas coisas. 
Escolhestes apenas o gênero das provações. As particularidades 
correm por conta da posição em que vos achais; são, muitas 
vezes, consequências das vossas próprias ações. Escolhendo, por 
exemplo, nascer entre malfeitores, sabia o Espírito a que arras-
tamentos se expunha; ignorava, porém, quais os atos que viria a 
praticar. Esses atos resultam do exercício da sua vontade, ou do 
seu livre-arbítrio. Sabe o Espírito que, escolhendo tal caminho, terá 
que sustentar lutas de determinada espécie; sabe, portanto, de que 
natureza serão as vicissitudes que se lhe depararão, mas ignora se 
se verificará este ou aquele êxito. Os acontecimentos secundá-
rios se originam das circunstâncias e da força mesma das coisas. 
Previstos só são os fatos principais, os que influem no destino. Se 
tomares uma estrada cheia de sulcos profundos, sabes que terás de 
andar cautelosamente, porque há muitas probabilidades de caí
res; ignoras, contudo, em que ponto cairás e bem pode suceder 
que não caias, se fores bastante prudente. Se, ao percorreres uma 
rua, uma telha te cair na cabeça, não creias que estava escrito, 
segundo vulgarmente se diz.”

260.	 Como pode o Espírito desejar nascer entre gente de má vida?

“Forçoso é que seja posto num meio onde possa sofrer a prova 
que pediu. Pois bem! É necessário que haja analogia. Para lutar 
contra o instinto do roubo, preciso é que se ache em contato com 
gente dada à prática de roubar.”



Parte Segunda – Capítulo VI

170

a) Assim, se não houvesse na Terra gente de maus costumes, o Espírito 
não encontraria aí meio apropriado ao sofrimento de certas provas?

“E seria isso de lastimar-se? É o que ocorre nos mundos superio-
res, onde o mal não penetra. Eis por que, nesses mundos, só há 
Espíritos bons. Fazei que em breve o mesmo se dê na Terra.”

261.	 Nas provações por que lhe cumpre passar para atingir a perfeição, 
tem o Espírito que sofrer tentações de todas as naturezas? Tem que se 
achar em todas as circunstâncias que possam excitar-lhe o orgulho, a 
inveja, a avareza, a sensualidade etc.?

“Certo que não, pois bem sabeis haver Espíritos que desde o co-
meço tomam um caminho que os exime de muitas provas. Aque-
le, porém, que se deixa arrastar para o mau caminho, corre todos 
os perigos que o inçam. Pode um Espírito, por exemplo, pedir a 
riqueza e ser-lhe esta concedida. Então, conforme o seu caráter, 
poderá tornar-se avaro ou pródigo, egoísta ou generoso, ou ainda 
lançar-se a todos os gozos da sensualidade. Daí não se segue, entre-
tanto, que haja de forçosamente passar por todas estas tendências.”

262.	 Como pode o Espírito, que, em sua origem, é simples, ignorante e 
carecido de experiência, escolher uma existência com conhecimento 
de causa e ser responsável por essa escolha?

“Deus lhe supre a inexperiência, traçando-lhe o caminho que 
deve seguir, como fazeis com a criancinha. Deixa-o, porém, pou-
co a pouco, à medida que o seu livre-arbítrio se desenvolve, se-
nhor de proceder à escolha e só então é que muitas vezes lhe 
acontece extraviar-se, tomando o mau caminho, por desatender 
os conselhos dos bons Espíritos. A isso é que se pode chamar a 
queda do homem.”

a) Quando o Espírito goza do livre-arbítrio, a escolha, que lhe cabe, 
da existência corporal depende sempre, exclusivamente, de sua von-
tade, ou essa existência lhe pode ser imposta, como expiação, pela 
vontade de Deus?

“Deus sabe esperar, não apressa a expiação. Todavia, pode impor 
certa existência a um Espírito, quando este, pela sua inferioridade 
ou má vontade, não se mostra apto a compreender o que lhe seria 



Da vida espírita

171

mais útil, e quando vê que tal existência servirá para a purificação e o 
progresso do Espírito, ao mesmo tempo que lhe sirva de expiação.”

263.	 O Espírito faz a sua escolha logo depois da morte?

“Não, muitos acreditam na eternidade das penas, o que, como já 
se vos disse, é um castigo.”

264.	 Que é o que dirige o Espírito na escolha das provas que queira sofrer?

“Ele escolhe, de acordo com a natureza de suas faltas, as que o le-
vem à expiação destas e a progredir mais depressa. Uns, portanto, 
impõem a si mesmos uma vida de misérias e privações, objeti-
vando suportá-las com coragem; outros preferem experimentar as 
tentações da riqueza e do poder, muito mais perigosas, pelos abu-
sos e má aplicação a que podem dar lugar, pelas paixões inferiores 
que uma e outros desenvolvem; muitos, finalmente, se decidem 
a experimentar suas forças nas lutas que terão de sustentar em 
contato com o vício.”

265.	 Havendo Espíritos que, por provação, escolhem o contato do vício, 
outros não haverá que o busquem por simpatia e pelo desejo de vive-
rem num meio conforme os seus gostos, ou para poderem entregar-se 
materialmente a seus pendores materiais?

“Há, sem dúvida, mas tão somente entre aqueles cujo sen-
so moral ainda está pouco desenvolvido. A prova vem por si 
mesma e eles a sofrem mais demoradamente. Cedo ou tarde, 
compreendem que a satisfação de suas paixões brutais lhes 
acarretou deploráveis consequências, que eles sofrerão durante 
um tempo que lhes parecerá eterno. E Deus os deixará nessa 
persuasão, até que se tornem conscientes da falta em que in-
correram e peçam, por impulso próprio, lhes seja concedido 
resgatá-la, mediante úteis provações.”

266.	 Não parece natural que se escolham as provas menos dolorosas?

“Pode parecer-vos a vós; ao Espírito, não. Logo que este se 
desliga da matéria, cessa toda ilusão e outra passa a ser a sua 
maneira de pensar.”



Parte Segunda – Capítulo VI

172

Sob a influência das ideias carnais, o homem, na Terra, só vê das provas o lado 

penoso. Tal a razão de lhe parecer natural sejam escolhidas as que, do seu ponto de 

vista, podem coexistir com os gozos materiais. Na vida espiritual, porém, compara 

esses gozos fugazes e grosseiros com a inalterável felicidade que lhe é dado entre-

ver e desde logo nenhuma impressão mais lhe causam os passageiros sofrimentos 

terrenos. Assim, pois, o Espírito pode escolher prova muito rude e, conseguinte-

mente, uma angustiada existência, na esperança de alcançar depressa um estado 

melhor, como o doente escolhe muitas vezes o remédio mais desagradável para se 

curar de pronto. Aquele que intenta ligar seu nome à descoberta de um país des-

conhecido não procura trilhar estrada florida. Conhece os perigos a que se arrisca, 

mas também sabe que o espera a glória, se lograr bom êxito.

A doutrina da liberdade que temos de escolher as nossas existências e as provas que 

devamos sofrer deixa de parecer singular, desde que se atenda a que os Espíritos, 

uma vez desprendidos da matéria, apreciam as coisas de modo diverso da nossa 

maneira de apreciá-las. Divisam a meta, que bem diferente é para eles dos gozos 

fugitivos do mundo. Após cada existência, veem o passo que deram e compreen-

dem o que ainda lhes falta em pureza para atingirem aquela meta. Daí o se subme-

terem voluntariamente a todas as vicissitudes da vida corpórea, solicitando as que 

possam fazer que a alcancem mais presto. Não há, pois, motivo de espanto no fato 

de o Espírito não preferir a existência mais suave. Não lhe é possível, no estado 

de imperfeição em que se encontra, gozar de uma vida isenta de amarguras. Ele o 

percebe e, precisamente para chegar a fruí-la, é que trata de se melhorar.

Não vemos, aliás, todos os dias, exemplos de escolhas tais? Que faz o homem que 

passa uma parte de sua vida a trabalhar sem trégua, nem descanso, para reunir have-

res que lhe assegurem o bem-estar, senão desempenhar uma tarefa que a si mesmo 

se impôs, tendo em vista melhor futuro? O militar que se oferece para uma perigosa 

missão, o navegante que afronta não menores perigos, por amor da Ciência ou no 

seu próprio interesse, que fazem, também eles, senão sujeitar-se a provas voluntárias, 

de que lhes advirão honras e proveito, se não sucumbirem? A que se não submete ou 

expõe o homem pelo seu interesse ou pela sua glória? E os concursos não são também 

todos provas voluntárias a que os concorrentes se sujeitam, com o fito de avançarem 

na carreira que escolheram? Ninguém galga qualquer posição nas ciências, nas artes, 

na indústria, senão passando pela série das posições inferiores, que são outras tantas 

provas. A vida humana é, pois, cópia da vida espiritual; nela se nos deparam em ponto 



Da vida espírita

173

pequeno todas as peripécias da outra. Ora, se na vida terrena muitas vezes escolhe-

mos duras provas, visando posição mais elevada, por que não haveria o Espírito, que 

enxerga mais longe que o corpo e para quem a vida corporal é apenas incidente de 

curta duração, de escolher uma existência árdua e laboriosa, desde que o conduza à 

felicidade eterna? Os que dizem que pedirão para ser príncipes ou milionários, uma 

vez que ao homem é que caiba escolher a sua existência, se assemelham aos míopes, 

que apenas veem aquilo em que tocam, ou a meninos gulosos, que, a quem os inter-

roga sobre isso, respondem que desejam ser pasteleiros ou doceiros.

O viajante que atravessa profundo vale ensombrado por espesso nevoeiro não lo-

gra apanhar com a vista a extensão da estrada por onde vai, nem os seus pontos 

extremos. Chegando, porém, ao cume da montanha, abrange com o olhar quanto 

percorreu do caminho e quanto lhe resta dele a percorrer. Divisa-lhe o termo, vê os 

obstáculos que ainda terá de transpor e combina então os meios mais seguros de 

atingi-lo. O Espírito encarnado é qual viajante no sopé da montanha. Desenleado 

dos liames terrenais, sua visão tudo domina, como a daquele que subiu à crista da 

serrania. Para o viajor, no termo da sua jornada está o repouso após a fadiga; para o 

Espírito, está a felicidade suprema, após as tribulações e as provas.

Dizem todos os Espíritos que, na erraticidade, eles se aplicam a pesquisar, estudar, 

observar, a fim de fazerem a sua escolha. Na vida corporal não se nos oferece um 

exemplo deste fato? Não levamos, frequentemente, anos a procurar a carreira pela 

qual afinal nos decidimos, certos de ser a mais apropriada a nos facilitar o caminho 

da vida? Se numa o nosso intento se malogra, recorremos a outra. Cada uma das 

que abraçamos representa uma fase, um período da vida. Não nos ocupamos cada 

dia em cogitar do que faremos no dia seguinte? Ora, que são, para o Espírito, as 

diversas existências corporais, senão fases, períodos, dias da sua vida espírita, que é, 

como sabemos, a vida normal, visto que a outra é transitória, passageira?

267.	 Pode o Espírito proceder à escolha de suas provas, enquanto 
encarnado?

“O desejo que então alimenta pode influir na escolha que venha 
a fazer, dependendo isso da intenção que o anime. Dá-se, porém, 
que, como Espírito livre, quase sempre vê as coisas de modo di-
ferente. O Espírito por si só é quem faz a escolha; entretanto, 
ainda uma vez o dizemos, possível lhe é fazê-la, mesmo na vida 



Parte Segunda – Capítulo VI

174

material, por isso que há sempre momentos em que o Espírito se 
torna independente da matéria que lhe serve de habitação.”

a) Não é decerto como expiação, ou como prova, que muita gente 
deseja as grandezas e as riquezas. Será?

“Indubitavelmente, não. A matéria deseja essa grandeza para 
gozá-la e o Espírito para conhecer-lhe as vicissitudes.”

268.	 Até que chegue ao estado de pureza perfeita, tem o Espírito que passar 
constantemente por provas?

“Sim, mas que não são como o entendeis, pois que só considerais 
provas as tribulações materiais. Ora, havendo-se elevado a um 
certo grau, o Espírito, embora não seja ainda perfeito, já não tem 
que sofrer provas. Continua, porém, sujeito a deveres nada pe-
nosos, cuja satisfação lhe auxilia o aperfeiçoamento, mesmo que 
consistam apenas em auxiliar os outros a se aperfeiçoarem.”

269.	 Pode o Espírito enganar-se quanto à eficiência da prova que escolheu?

“Pode escolher uma que esteja acima de suas forças e sucumbir. 
Pode também escolher alguma que nada lhe aproveite, como su-
cederá se buscar vida ociosa e inútil. Mas, então, voltando ao 
mundo dos Espíritos, verifica que nada ganhou e pede outra que 
lhe faculte recuperar o tempo perdido.”

270.	 A que se devem atribuir as vocações de certas pessoas e a vontade que 
sentem de seguir uma carreira de preferência a outra?

“Parece-me que vós mesmos podeis responder a esta pergunta. 
Pois não é isso a consequência de tudo o que acabamos de dizer 
sobre a escolha das provas e sobre o progresso efetuado em exis-
tência anterior?”

271.	 Estudando, na erraticidade, as diversas condições em que poderá 
progredir, como pensa o Espírito consegui-lo, nascendo, por exemplo, 
entre canibais?

“Entre canibais não nascem Espíritos já adiantados, mas Espíritos 
da natureza dos canibais, ou ainda inferiores aos destes.” 



Da vida espírita

175

Sabemos que os nossos antropófagos não se acham no último degrau 
da escala espiritual e que mundos há onde a bruteza e a ferocidade 
não têm analogia na Terra. Os Espíritos que aí encarnam são, portan-
to, inferiores aos mais ínfimos que no nosso mundo encarnam. Para 
eles, pois, nascer entre os nossos selvagens representa um progresso, 
como progresso seria, para os antropófagos terrenos, exercerem entre 
nós uma profissão que os obrigasse a fazer correr sangue. Não podem 
pôr mais alto suas vistas, porque sua inferioridade moral não lhes 
permite compreender maior progresso. O Espírito só gradativamente 
avança. Não lhe é dado transpor de um salto a distância que da civi-
lização separa a barbárie e é esta uma das razões que nos mostram ser 
necessária a reencarnação, que verdadeiramente corresponde à Justiça 
de Deus. De outro modo, que seria desses milhões de criaturas que 
todos os dias morrem na maior degradação, se não tivessem meios 
de alcançar a superioridade? Por que os privaria Deus dos favores 
concedidos aos outros homens?

272.	 Poderá dar-se que Espíritos vindos de um mundo inferior à Terra, ou 
de um povo muito atrasado, como os canibais, por exemplo, nasçam 
no seio de povos civilizados? 

“Pode. Alguns há que se extraviam, por quererem subir muito 
alto. Mas, nesse caso, ficam deslocados no meio em que nasce-
ram, por estarem seus costumes e instintos em conflito com os 
dos outros homens.” 

Tais seres nos oferecem o triste espetáculo da ferocidade dentro da 
civilização. Voltando para o meio dos canibais, não sofrem uma de-
gradação; apenas volvem ao lugar que lhes é próprio e com isso talvez 
até ganhem.

273.	 Será possível que um homem de raça civilizada reencarne, por expia-
ção, numa raça de selvagens? 13

“É; mas depende do gênero da expiação. Um senhor, que te-
nha sido de grande crueldade para os seus escravos, poderá, 
por sua vez, tornar-se escravo e sofrer os maus-tratos que in-
fligiu a seus semelhantes. Um, que em certa época exerceu o 
mando, pode, em nova existência, ter que obedecer aos que 

13	 N.E.: Ver Nota explicativa, p. 477.



Parte Segunda – Capítulo VI

176

se curvavam ante a sua vontade. Ser-lhe-á isso uma expiação, 
que Deus lhe imponha, se ele abusou do seu poder. Também 
um bom Espírito pode querer encarnar no seio daquelas raças, 
ocupando posição influente, para fazê-las progredir. Em tal 
caso, desempenha uma missão.”

As relações no além-túmulo

274.	 Da existência de diferentes ordens de Espíritos, resulta para estes algu-
ma hierarquia de poderes? Há entre eles subordinação e autoridade?

“Muito grande. Os Espíritos têm uns sobre os outros a autoridade 
correspondente ao grau de superioridade que hajam alcançado, 
autoridade que eles exercem por um ascendente moral irresistível.”

a) Podem os Espíritos inferiores subtrair-se à autoridade dos que lhes 
são superiores?

“Eu disse: irresistível.”

275.	 O poder e a consideração de que um homem gozou na Terra lhe dão 
supremacia no mundo dos Espíritos?

“Não; pois que os pequenos serão elevados e os grandes rebaixa-
dos. Lê os salmos.”

a) Como devemos entender essa elevação e esse rebaixamento?

“Não sabes que os Espíritos são de diferentes ordens, conforme 
seus méritos? Pois bem! O maior da Terra pode pertencer à última 
categoria entre os Espíritos, ao passo que o seu servo pode estar 
na primeira. Compreendes isto? Não disse Jesus: aquele que se 
humilhar será exalçado e aquele que se exalçar será humilhado?”

276.	 Aquele que foi grande na Terra e que, como Espírito, vem a achar-se 
entre os de ordem inferior, experimenta com isso alguma humilhação?

“Às vezes bem grande, mormente se era orgulhoso e invejoso.”

277.	 O soldado que depois da batalha se encontra com o seu general, no 
mundo dos Espíritos, ainda o tem por seu superior?

“O título nada vale, a superioridade real é que tem valor.”



Da vida espírita

177

278.	 Os Espíritos das diferentes ordens se acham misturados uns com os outros?

“Sim e não. Quer dizer: eles se veem, mas se distinguem uns dos 
outros. Evitam-se ou se aproximam, conforme a simpatia ou a 
antipatia que reciprocamente uns inspiram aos outros, tal qual 
sucede entre vós. Constituem um mundo do qual o vosso é pálido re-
flexo. Os da mesma categoria se reúnem por uma espécie de afini-
dade e formam grupos ou famílias, unidos pelos laços da simpatia 
e pelos fins a que visam: os bons, pelo desejo de fazerem o bem; 
os maus, pelo de fazerem o mal, pela vergonha de suas faltas e 
pela necessidade de se acharem entre os que se lhes assemelham.” 

Tal uma grande cidade onde os homens de todas as classes e de todas as 
condições se veem e encontram, sem se confundirem; onde as sociedades 
se formam pela analogia dos gostos; onde a virtude e o vício se acotove-
lam, sem trocarem palavra.

279.	 Todos os Espíritos têm reciprocamente acesso aos diferentes grupos ou 
sociedades que eles formam?

“Os bons vão a toda parte e assim deve ser, para que possam 
influir sobre os maus. As regiões, porém, que os bons habitam 
estão interditadas aos Espíritos imperfeitos, a fim de que não as 
perturbem com suas paixões inferiores.”

280.	 De que natureza são as relações entre os bons e os maus Espíritos?

“Os bons se ocupam em combater as más inclinações dos outros, 
a fim de ajudá-los a subir. É uma missão.”

281.	 Por que os Espíritos inferiores se comprazem em nos induzir ao mal?

“Pelo despeito que lhes causa o não terem merecido estar entre os 
bons. O desejo que neles predomina é o de impedirem, quanto 
possam, que os Espíritos ainda inexperientes alcancem o supremo 
bem. Querem que os outros experimentem o que eles próprios 
experimentam. Isto não se dá também entre vós outros?”

282.	 Como se comunicam entre si os Espíritos?

“Eles se veem e se compreendem. A palavra é material, é o refle-
xo do Espírito. O fluido universal estabelece entre eles constante 



Parte Segunda – Capítulo VI

178

comunicação; é o veículo da transmissão de seus pensamentos, 
como, para vós, o ar o é do som. É uma espécie de telégrafo 
universal, que liga todos os mundos e permite que os Espíritos se 
correspondam de um mundo a outro.”

283.	 Podem os Espíritos, reciprocamente, dissimular seus pensamentos? 
Podem ocultar-se uns dos outros?

“Não; para os Espíritos, tudo é patente, sobretudo para os perfei-
tos. Podem afastar-se uns dos outros, mas sempre se veem. Isto, 
porém, não constitui regra absoluta, porquanto certos Espíritos 
podem muito bem tornar-se invisíveis a outros Espíritos, se jul-
garem útil fazê-lo.”

284.	 Como podem os Espíritos, não tendo corpo, comprovar suas indivi-
dualidades e distinguir-se dos outros seres espirituais que os rodeiam?

“Comprovam suas individualidades pelo perispírito, que os torna 
distinguíveis uns dos outros, como faz o corpo entre os homens.”

285.	 Os Espíritos se reconhecem por terem coabitado a Terra? O filho reco-
nhece o pai, o amigo reconhece o seu amigo?

“Perfeitamente e, assim, de geração em geração.” 

a) Como é que os que se conheceram na Terra se reconhecem no 
mundo dos Espíritos?

“Vemos a nossa vida pretérita e lemos nela como em um livro. 
Vendo a dos nossos amigos e dos nossos inimigos, aí vemos a 
passagem deles da vida corporal à outra.”

286.	 Deixando seus despojos mortais, a alma vê imediatamente os paren-
tes e amigos que a precederam no mundo dos Espíritos?

“Imediatamente, ainda aqui, não é o termo próprio. Como já 
dissemos, é-lhe necessário algum tempo para que ela se reconheça 
a si mesma e alije o véu material.”

287.	 Como é acolhida a alma no seu regresso ao mundo dos Espíritos?

“A do justo, como bem-amado irmão, desde muito tempo espe-
rado. A do mau, como um ser desprezível.”



Da vida espírita

179

288.	 Que sentimento desperta nos Espíritos impuros a chegada entre eles 
de outro Espírito mau?

“Os maus ficam satisfeitos quando veem seres que se lhes asseme-
lham e privados, também, da infinita ventura, qual na Terra um 
tratante entre seus iguais.”

289.	 Nossos parentes e amigos costumam vir-nos ao encontro quando 
deixamos a Terra?

“Sim, os Espíritos vão ao encontro da alma a quem são afeiço-
ados. Felicitam-na, como se regressasse de uma viagem, por ha-
ver escapado aos perigos da estrada, e ajudam-na a desprender-se 
dos liames corporais. É uma graça concedida aos bons Espíritos 
o lhes virem ao encontro os que os amam, ao passo que aquele 
que se acha maculado permanece em isolamento, ou só tem a 
rodeá-lo os que lhe são semelhantes. É uma punição.”

290.	 Os parentes e amigos sempre se reúnem depois da morte?

“Depende isso da elevação deles e do caminho que seguem, pro-
curando progredir. Se um está mais adiantado e caminha mais 
depressa do que outro, não podem os dois conservar-se juntos. 
Ver-se-ão de tempos a tempos, mas não estarão reunidos para 
sempre, senão quando puderem caminhar lado a lado, ou quan-
do se houverem igualado na perfeição. Acresce que a privação 
de ver os parentes e amigos é, às vezes, uma punição.”

Relações de simpatia e de antipatia entre 
os Espíritos. Metades eternas

291.	 Além da simpatia geral, oriunda da semelhança que entre eles exista, 
votam-se os Espíritos recíprocas afeições particulares?

“Do mesmo modo que os homens, sendo, porém que mais forte 
é o laço que prende os Espíritos uns aos outros, quando carentes 
de corpo material, porque então esse laço não se acha exposto às 
vicissitudes das paixões.”



Parte Segunda – Capítulo VI

180

292.	 Alimentam ódio entre si os Espíritos?

“Só entre os Espíritos impuros há ódio e são eles que insuflam 
nos homens as inimizades e as dissensões.”

293.	 Conservarão ressentimento um do outro, no mundo dos Espíritos, 
dois seres que foram inimigos na Terra?

“Não; compreenderão que era estúpido o ódio que se votavam 
mutuamente e pueril o motivo que o inspirava. Apenas os Espíri-
tos imperfeitos conservam uma espécie de animosidade, enquan-
to se não purificam. Se foi unicamente um interesse material o 
que os inimizou, nisso não pensarão mais, por pouco desmate-
rializados que estejam. Não havendo entre eles antipatia e tendo 
deixado de existir a causa de suas desavenças, aproximam-se uns 
dos outros com prazer.”

Sucede como entre dois colegiais que, chegando à idade da pondera-
ção, reconhecem a puerilidade de suas dissensões infantis e deixam de 
se malquerer.

294.	 A lembrança dos atos maus que dois homens praticaram um contra o 
outro constitui obstáculo a que entre eles reine simpatia?

“Essa lembrança os induz a se afastarem um do outro.”

295.	 Que sentimento anima, depois da morte, aqueles a quem fizemos 
mal neste mundo?

“Se são bons, eles vos perdoam, segundo o vosso arrependimento. 
Se maus, é possível que guardem ressentimento do mal que lhes 
fizestes e vos persigam até, não raro, em outra existência. Deus 
pode permitir que assim seja, por castigo.”

296.	 São suscetíveis de alterar-se as afeições individuais dos Espíritos?

“Não, por não estarem eles sujeitos a enganar-se. Falta-lhes a más-
cara sob que se escondem os hipócritas. Daí vem que, sendo puros, 
suas afeições são inalteráveis. Suprema felicidade lhes advém do 
amor que os une.”

297.	 Continua a existir sempre, no mundo dos Espíritos, a afeição mútua 
que dois seres se consagraram na Terra?



Da vida espírita

181

“Sem dúvida, desde que originada de verdadeira simpatia. Se, po-
rém, nasceu principalmente de causas de ordem física, desapare-
ce com a causa. As afeições entre os Espíritos são mais sólidas e 
duráveis do que na Terra, porque não se acham subordinadas aos 
caprichos dos interesses materiais e do amor-próprio.”

298.	 As almas que devam unir-se estão, desde suas origens, predestinadas 
a essa união e cada um de nós tem, nalguma parte do Universo, sua 
metade, a que fatalmente um dia se reunirá?

“Não; não há união particular e fatal, de duas almas. A união que há 
é a de todos os Espíritos, mas em graus diversos, segundo a catego-
ria que ocupam, isto é, segundo a perfeição que tenham adquirido. 
Quanto mais perfeitos, tanto mais unidos. Da discórdia nascem todos 
os males dos humanos; da concórdia resulta a completa felicidade.”

299.	 Em que sentido se deve entender a palavra metade, de que alguns 
Espíritos se servem para designar os Espíritos simpáticos?

“A expressão é inexata. Se um Espírito fosse a metade de outro, 
separados os dois, estariam ambos incompletos.”

300.	 Se dois Espíritos perfeitamente simpáticos se reunirem, estarão unidos 
para todo o sempre, ou poderão separar-se e unir-se a outros Espíritos?

“Todos os Espíritos estão reciprocamente unidos. Falo dos que 
atingiram a perfeição. Nas esferas inferiores, desde que um Es-
pírito se eleva, já não simpatiza, como dantes, com os que lhe 
ficaram abaixo.”

301.	 Dois Espíritos simpáticos são complemento um do outro, ou a simpa-
tia entre eles existente é resultado de identidade perfeita?

“A simpatia que atrai um Espírito para outro resulta da perfei-
ta concordância de seus pendores e instintos. Se um tivesse que 
completar o outro, perderia a sua individualidade.”

302.	 A identidade necessária à existência da simpatia perfeita apenas con-
siste na analogia dos pensamentos e sentimentos, ou também na uni-
formidade dos conhecimentos adquiridos?

“Na igualdade dos graus de elevação.”



Parte Segunda – Capítulo VI

182

303.	 Podem tornar-se de futuro simpáticos, Espíritos que presentemente 
não o são?

“Todos o serão. Um Espírito, que hoje está numa esfera inferior, 
ascenderá, aperfeiçoando-se, à em que se acha tal outro Espírito. 
E ainda mais depressa se dará o encontro dos dois, se o mais 
elevado, por suportar mal as provas a que esteja submetido, per-
manecer estacionário.”

a) Podem deixar de ser simpáticos um ao outro dois Espíritos que 
já o sejam? 

“Certamente, se um deles for preguiçoso.” 

A teoria das metades eternas encerra uma simples figura, representativa 
da união de dois Espíritos simpáticos. Trata-se de uma expressão usada 
até na linguagem vulgar e que se não deve tomar ao pé da letra. Não 
pertencem decerto a uma ordem elevada os Espíritos que a empregaram. 
Necessariamente, limitado sendo o campo de suas ideias, exprimiram 
seus pensamentos com os termos de que se teriam utilizado na vida cor-
poral. Não se deve, pois, aceitar a ideia de que, criados um para o outro, 
dois Espíritos tenham, fatalmente, que se reunir um dia na eternidade, 
depois de haverem estado separados por tempo mais ou menos longo.

Recordação da existência corpórea

304.	 Lembra-se o Espírito da sua existência corporal? 

“Lembra-se, isto é, tendo vivido muitas vezes na Terra, recorda-se 
do que foi como homem e eu te afirmo que frequentemente ri, 
penalizado de si mesmo.”

Tal qual o homem, que chegou à madureza e que ri das suas loucuras de 
moço, ou das suas puerilidades na meninice.

305.	 A lembrança da existência corporal se apresenta ao Espírito, completa 
e inopinadamente, após a morte?

“Não; vem-lhe pouco a pouco, qual imagem que surge gradual-
mente de uma névoa, à medida que nela fixa ele a sua atenção.”

306.	 O Espírito se lembra, pormenorizadamente, de todos os acontecimentos 
de sua vida? Apreende o conjunto deles de um golpe de vista retrospectivo?



Da vida espírita

183

“Lembra-se das coisas, de conformidade com as consequências 
que delas resultaram para o estado em que se encontra como Es-
pírito errante. Bem compreendes, portanto, que muitas circuns-
tâncias haverá de sua vida a que não ligará importância alguma e 
das quais nem sequer procurará recordar-se.”

a) Mas, se o quisesse, poderia lembrar-se delas?

“Pode lembrar-se dos mais minuciosos pormenores e incidentes, 
assim relativos aos fatos, como até aos seus pensamentos. Não o 
faz, porém, desde que não tenha utilidade.”

b) Entrevê o Espírito o objetivo da vida terrestre com relação à vida 
futura?

“Certo que o vê e compreende muito melhor do que em vida do seu 
corpo. Compreende a necessidade da sua purificação para chegar ao 
infinito e percebe que em cada existência deixa algumas impurezas.”

307.	 Como é que ao Espírito se lhe desenha na memória a sua vida passa-
da? Será por esforço da própria imaginação, ou como um quadro que 
se lhe apresenta à vista?

“De uma e outra formas. São-lhe como que presentes todos os 
atos de que tenha interesse em lembrar-se. Os outros lhe perma-
necem mais ou menos vagos na mente, ou esquecidos de todo. 
Quanto mais desmaterializado estiver, tanto menos importância 
dará às coisas materiais. Essa a razão por que muitas vezes evocas 
um Espírito que acabou de deixar a Terra e verificas que não se 
lembra dos nomes das pessoas que lhe eram caras, nem de uma 
porção de coisas que te parecem importantes. É que tudo isso, 
pouco lhe importando, logo caiu em esquecimento. Ele só se 
recorda perfeitamente bem dos fatos principais que concorrem 
para a sua melhoria.”

308.	 O Espírito se recorda de todas as existências que precederam a que 
acaba de ter?

“Todo o seu passado se lhe desdobra à vista, quais a um viajor os 
trechos do caminho que percorreu. Mas, como já dissemos, não 
se recorda, de modo absoluto, de todos os seus atos. Lembra-
-se destes conforme a influência que tiveram na criação do seu 



Parte Segunda – Capítulo VI

184

estado atual. Quanto às primeiras existências, as que se podem 
considerar como a infância do Espírito, essas se perdem no vago 
e desaparecem na noite do esquecimento.”

309.	 Como considera o Espírito o corpo de que vem de separar-se?

“Como veste imprestável, que o embaraçava, sentindo-se feliz por 
estar livre dela.”

a) Que sensação lhe causa o espetáculo do seu corpo em decomposição?

“Quase sempre se conserva indiferente a isso, como a uma coisa 
que em nada o interessa.”

310.	 Ao cabo de algum tempo, reconhecerá o Espírito os ossos ou outros 
objetos que lhe tenham pertencido?

“Algumas vezes, dependendo do ponto de vista mais ou menos 
elevado, donde considere as coisas terrenas.”

311.	 A veneração que se tenha pelos objetos materiais que pertenceram ao 
Espírito lhe dá prazer e atrai a sua atenção para esses objetos?

“É sempre grato ao Espírito que se lembrem dele, e os objetos 
que lhe pertenceram trazem-no à memória dos que ele no mundo 
deixou. O que o atrai, porém, é o pensamento destas pessoas e 
não aqueles objetos.”

312.	 E a lembrança dos sofrimentos por que passaram na última existên-
cia corporal, os Espíritos a conservam?

“Frequentemente assim acontece e essa lembrança lhes faz com-
preender melhor o valor da felicidade de que podem gozar como 
Espíritos.”

313.	 O homem, que neste mundo foi feliz, deplora a felicidade que per-
deu, deixando a Terra?

“Só os Espíritos inferiores podem sentir saudades de gozos condi-
zentes com uma natureza impura qual a deles, gozos que lhes acar-
retam a expiação pelo sofrimento. Para os Espíritos elevados, a feli-
cidade eterna é mil vezes preferível aos prazeres efêmeros da Terra.” 

Exatamente como sucede ao homem que, na idade da madureza, nenhu-
ma importância liga ao que tanto o deliciava na infância.



Da vida espírita

185

314.	 Aquele que deu começo a trabalhos de vulto com um fim útil e, que 
os vê interrompidos pela morte, lamenta, no outro mundo, tê-los dei-
xado por acabar?

“Não, porque vê que outros estão destinados a concluí-los. Trata, 
ao contrário, de influenciar outros Espíritos humanos, para que 
os ultimem. Seu objetivo, na Terra, era o bem da Humanidade; o 
mesmo objetivo continua a ter no mundo dos Espíritos.”

315.	 E o que deixou trabalhos de arte ou de literatura, conserva pelas suas 
obras o amor que lhes tinha quando vivo?

“De acordo com a sua elevação, aprecia-as de outro ponto de vista 
e não é raro condene o que maior admiração lhe causava.”

316.	 No além, o Espírito se interessa pelos trabalhos que se executam na 
Terra, pelo progresso das artes e das ciências?

“Conforme a sua elevação ou a missão que possa ter que desem-
penhar. Muitas vezes, o que vos parece magnífico bem pouco é 
para certos Espíritos, que, então, o admiram, como o sábio ad-
mira a obra de um estudante. Atentam apenas no que prove a 
elevação dos encarnados e seus progressos.”

317.	 Após a morte, conservam os Espíritos o amor da pátria?

“O princípio é sempre o mesmo. Para os Espíritos elevados, a pá-
tria é o Universo. Na Terra, a pátria, para eles, está onde se ache o 
maior número das pessoas que lhes são simpáticas.”

As condições dos Espíritos e as maneiras por que veem as coisas variam 
ao infinito, de conformidade com os graus de desenvolvimento moral e 
intelectual em que se achem. Geralmente, os Espíritos de ordem elevada 
só por breve tempo se aproximam da Terra. Tudo o que aí se faz é tão 
mesquinho em comparação com as grandezas do infinito, tão pueris são, 
aos olhos deles, as coisas a que os homens mais importância ligam, que 
quase nenhum atrativo lhes oferece o nosso mundo, a menos que para 
aí os leve o propósito de concorrerem para o progresso da Humanidade. 
Os Espíritos de ordem intermédia são os que mais frequentemente bai-
xam a este planeta, se bem considerem as coisas de um ponto de vista 
mais alto do que quando encarnados. Os Espíritos vulgares, esses são os 
que aí mais se comprazem e constituem a massa da população invisível 



Parte Segunda – Capítulo VI

186

do globo terráqueo. Conservam quase que as mesmas ideias, os mesmos 
gostos e as mesmas inclinações que tinham quando revestidos do invó-
lucro corpóreo. Metem-se em nossas reuniões, negócios, divertimentos, 
nos quais tomam parte mais ou menos ativa, segundo seus caracteres. 
Não podendo satisfazer às suas paixões, gozam na companhia dos que a 
elas se entregam e os excitam a cultivá-las. Entre eles, no entanto, muitos 
há, sérios, que veem e observam para se instruírem e aperfeiçoarem.

318.	 As ideias dos Espíritos se modificam quando na erraticidade?

“Muito; sofrem grandes modificações, à proporção que o Espíri-
to se desmaterializa. Pode este, algumas vezes, permanecer longo 
tempo imbuído das ideias que tinha na Terra; mas, pouco a pou-
co, a influência da matéria diminui e ele vê as coisas com maior 
clareza. É então que procura os meios de se tornar melhor.”

319.	 Já tendo o Espírito vivido a vida espírita antes da sua encarnação, 
como se explica o seu espanto ao reingressar no mundo dos Espíritos? 

“Isso só se dá no primeiro momento e é efeito da perturbação 
que se segue ao despertar do Espírito. Mais tarde, ele se vai in-
teirando da sua condição, à medida que lhe volta a lembrança 
do passado e que a impressão da vida terrena se lhe apaga.” (163 
e seguintes.)

Comemoração dos mortos. Funerais

320.	 Sensibiliza os Espíritos o lembrarem-se deles os que lhes foram caros 
na Terra?

“Muito mais do que podeis supor. Se são felizes, esse fato lhes 
aumenta a felicidade. Se são desgraçados, serve-lhes de lenitivo.”

321.	 O dia da comemoração dos mortos é, para os Espíritos, mais solene 
do que os outros dias? Apraz-lhes ir ao encontro dos que vão orar nos 
cemitérios sobre seus túmulos?

“Os Espíritos acodem nesse dia ao chamado dos que da Terra lhes 
dirigem seus pensamentos, como o fazem noutro dia qualquer.”

a) Mas o de finados é, para eles, um dia especial de reunião junto de 
suas sepulturas?



Da vida espírita

187

“Nesse dia, em maior número se reúnem nas necrópoles, porque 
então também é maior, em tais lugares, o das pessoas que os cha-
mam pelo pensamento. Porém, cada Espírito vai lá somente pelos 
seus amigos e não pela multidão dos indiferentes.”

b) Sob que forma aí comparecem e como os veríamos, se pudessem 
tornar-se visíveis?

“Sob a que tinham quando encarnados.”

322.	 E os esquecidos, cujos túmulos ninguém vai visitar, também lá, não 
obstante, comparecem e sentem algum pesar por verem que nenhum 
amigo se lembra deles? 

“Que lhes importa a Terra? Só pelo coração nos achamos a ela pre-
sos. Desde que aí ninguém mais lhe vota afeição, nada mais pren-
de a esse planeta o Espírito, que tem para si o Universo inteiro.”

323.	 A visita de uma pessoa a um túmulo causa maior contentamento ao 
Espírito, cujos despojos corporais aí se encontrem, do que a prece que 
por ele faça essa pessoa em sua casa?

“Aquele que visita um túmulo apenas manifesta, por essa forma, que 
pensa no Espírito ausente. A visita é a representação exterior de um 
fato íntimo. Já dissemos que a prece é que santifica o ato da reme-
moração. Nada importa o lugar, desde que é feita com o coração.”

324.	 Os Espíritos das pessoas a quem se erigem estátuas ou monumentos 
assistem à inauguração de umas e outros e experimentam algum 
prazer nisso?

“Muitos comparecem a tais solenidades, quando podem; porém, 
menos os sensibiliza a homenagem que lhes prestam, do que a 
lembrança que deles guardam os homens.”

325.	 Qual a origem do desejo que certas pessoas exprimem de ser enter-
radas antes num lugar do que noutro? Será que preferirão, depois 
de mortas, vir a tal lugar? E essa importância dada a uma coisa tão 
material constitui indício de inferioridade do Espírito? 

“Afeição particular do Espírito por determinados lugares; infe-
rioridade moral. Que importa este ou aquele canto da Terra a 



Parte Segunda – Capítulo VI

188

um Espírito elevado? Não sabe ele que sua alma se reunirá às 
dos que lhe são caros, embora fiquem separados os seus respec-
tivos ossos?”

a) Deve-se considerar futilidade a reunião dos despojos mortais de 
todos os membros de uma família?

“Não; é um costume piedoso e um testemunho de simpatia que 
dão os que assim procedem aos que lhes foram entes queridos. 
Conquanto destituída de importância para os Espíritos, essa 
reunião é útil aos homens: mais concentradas se tornam suas 
recordações.”

326.	 Comovem a alma que volta à vida espiritual as honras que lhe 
prestem aos despojos mortais?

“Quando já ascendeu a certo grau de perfeição, o Espírito se acha 
escoimado de vaidades terrenas e compreende a futilidade de todas 
essas coisas. Fica sabendo, porém, há Espíritos que, nos primeiros 
momentos que se seguem à sua morte material, experimentam 
grande prazer com as honras que lhes tributam, ou se aborrecem 
com o pouco caso que façam de seus envoltórios corporais. É que 
ainda conservam alguns dos preconceitos desse mundo.”

327.	 O Espírito assiste ao seu enterro?

“Frequentemente assiste, mas, algumas vezes, se ainda está per-
turbado, não percebe o que se passa.”

a) Lisonjeia-o a concorrência de muitas pessoas ao seu enterramento?

“Mais ou menos, conforme o sentimento que as anima.”

328.	 O Espírito daquele que acaba de morrer assiste à reunião de seus 
herdeiros?

“Quase sempre. Para seu ensinamento e castigo dos culpados, 
Deus permite que assim aconteça. Nessa ocasião, o Espírito julga 
do valor dos protestos que lhe faziam. Todos os sentimentos se 
lhe patenteiam e a decepção que lhe causa a rapacidade dos que 
entre si partilham os bens por ele deixados o esclarece acerca da-
queles sentimentos. Chegará, porém, a vez dos que lhe motivam 
essa decepção.”



Da vida espírita

189

329.	 O instintivo respeito que, em todos os tempos e entre todos os povos, o 
homem consagrou e consagra aos mortos é efeito da intuição que tem 
da vida futura?

“É a consequência natural dessa intuição. Se assim não fosse, 
nenhuma razão de ser teria esse respeito.”





CAPÍTULO VII

M

Da volta do Espírito 
à vida corporal

• Prelúdio da volta • União da alma e do corpo • Faculdades morais e 
intelectuais do homem • Influência do organismo • Idiotismo, loucura 
• A infância • Simpatia e antipatia terrenas • Esquecimento do passado

Prelúdio da volta

330.	 Sabem os Espíritos em que época reencarnarão? 

“Pressentem-na, como sucede ao cego que se aproxima do fogo. 
Sabem que têm de retomar um corpo, como sabeis que tendes de 
morrer um dia, mas ignoram quando isso se dará.” (166)

a) Então, a reencarnação é uma necessidade da vida espírita, como a 
morte o é da vida corporal?

“Certamente; assim é.”

331.	 Todos os Espíritos se preocupam com a sua reencarnação?

“Muitos há que em tal coisa não pensam, que nem sequer a com-
preendem. Depende de estarem mais ou menos adiantados. Para 
alguns, a incerteza em que se acham do futuro que os aguarda 
constitui punição.”



Parte Segunda – Capítulo VII

192

332.	 Pode o Espírito apressar ou retardar o momento da sua reencarnação? 

“Pode apressá-lo, atraindo-o por um desejo ardente. Pode igual-
mente distanciá-lo, recuando diante da prova, pois entre os Espí-
ritos também há covardes e indiferentes. Nenhum, porém, assim 
procede impunemente, visto que sofre por isso, como aquele que 
recusa o remédio capaz de curá-lo.”

333.	 Se se considerasse bastante feliz, numa condição mediana entre os 
Espíritos errantes e, conseguintemente, não ambicionasse elevar-se, 
poderia um Espírito prolongar indefinidamente esse estado?

“Indefinidamente, não. Cedo ou tarde, o Espírito sente a necessida-
de de progredir. Todos têm que se elevar; esse o destino de todos.”

334.	 Há predestinação na união da alma com tal ou tal corpo, ou só à 
última hora é feita a escolha do corpo que ela tomará?

“O Espírito é sempre, de antemão, designado. Tendo escolhido a 
prova a que queira submeter-se, pede para encarnar. Ora, Deus, 
que tudo sabe e vê, já antecipadamente sabia e vira que tal Espí-
rito se uniria a tal corpo.”

335.	 Cabe ao Espírito a escolha do corpo em que encarne, ou somente a do 
gênero de vida que lhe sirva de prova? 

“Pode também escolher o corpo, porquanto as imperfeições que 
este apresente ainda serão, para o Espírito, provas que lhe auxi-
liarão o progresso, se vencer os obstáculos que lhe oponha. Nem 
sempre, porém, lhe é permitida a escolha do seu invólucro corpó-
reo; mas, simplesmente, a faculdade de pedir que seja tal ou qual.”

a) Poderia o Espírito recusar, à última hora, tomar o corpo por ele 
escolhido?

“Se recusasse, sofreria muito mais do que aquele que não tentasse 
prova alguma.”

336.	 Poderia dar-se não haver Espírito que aceitasse encarnar numa 
criança que houvesse de nascer?



Da volta do Espírito à vida corporal

193

“Deus a isso proveria. Quando uma criança tem que nascer vital, 
está predestinada sempre a ter uma alma. Nada se cria sem que à 
criação presida um desígnio.”

337.	 Pode a união do Espírito a determinado corpo ser imposta por Deus?

“Certo, do mesmo modo que as diferentes provas, mormente 
quando ainda o Espírito não está apto a proceder a uma escolha 
com conhecimento de causa. Por expiação, pode o Espírito ser 
constrangido a se unir ao corpo de determinada criança que, pelo 
seu nascimento e pela posição que venha a ocupar no mundo, se 
lhe torne instrumento de castigo.”

338.	 Se acontecesse que muitos Espíritos se apresentassem para tomar de-
terminado corpo destinado a nascer, que é o que decidiria sobre a 
qual deles pertenceria o corpo?

“Muitos podem pedi-lo; mas, em tal caso, Deus é quem julga 
qual o mais capaz de desempenhar a missão a que a criança se 
destina. Porém, como já eu disse, o Espírito é designado antes 
que soe o instante em que haja de unir-se ao corpo.”

339.	 No momento de encarnar, o Espírito sofre perturbação semelhante à 
que experimenta ao desencarnar?

“Muito maior e sobretudo mais longa. Pela morte, o Espírito sai 
da escravidão; pelo nascimento, entra para ela.”

340.	 É solene para o Espírito o instante da sua encarnação? Pratica ele esse 
ato considerando-o grande e importante?

“Procede como o viajante que embarca para uma travessia peri-
gosa e que não sabe se encontrará ou não a morte nas ondas que 
se decide a afrontar.”

O viajante que embarca sabe a que perigo se lança, mas não sabe se nau-

fragará. O mesmo se dá com o Espírito: conhece o gênero das provas a 
que se submete, mas não sabe se sucumbirá.

Assim como, para o Espírito, a morte do corpo é uma espécie de renas-
cimento, a reencarnação é uma espécie de morte, ou antes, de exílio, de 
clausura. Ele deixa o mundo dos Espíritos pelo mundo corporal, como 
o homem deixa este mundo por aquele. Sabe que reencarnará, como o 



Parte Segunda – Capítulo VII

194

homem sabe que morrerá. Mas, como este com relação à morte, o Espí-
rito só no instante supremo, quando chegou o momento predestinado, 
tem consciência de que vai reencarnar. Então, qual o homem em agonia, 
dele se apodera a perturbação, que se prolonga até que a nova existência 
se ache positivamente encetada. À aproximação do momento de reencar-
nar, sente uma espécie de agonia.

341.	 Na incerteza em que se vê, quanto às eventualidades do seu triunfo 
nas provas que vai suportar na vida, tem o Espírito uma causa de 
ansiedade antes da sua encarnação?

“De ansiedade bem grande, pois que as provas da sua existência o 
retardarão ou farão avançar, conforme as suporte.”

342.	 No momento de reencarnar, o Espírito se acha acompanhado de ou-
tros Espíritos seus amigos, que vêm assistir à sua partida do mundo 
incorpóreo, como vêm recebê-lo quando para lá volta?

“Depende da esfera a que pertença. Se já está nas em que reina a afeição, 
os Espíritos que lhe querem o acompanham até o último momento, 
animam e mesmo lhe seguem, muitas vezes, os passos pela vida afora.”

343.	 Os que vemos, em sonho, que nos testemunham afeto e que se nos 
apresentam com desconhecidos semblantes, são alguma vez os Espíri-
tos amigos que nos seguem os passos na vida?

“Muito frequentemente são eles que vos vêm visitar, como ides 
visitar um encarcerado.”

União da alma e do corpo

344.	 Em que momento a alma se une ao corpo?

“A união começa na concepção, mas só é completa por ocasião do 
nascimento. Desde o instante da concepção, o Espírito designado 
para habitar certo corpo a este se liga por um laço fluídico, que 
cada vez mais se vai apertando até o instante em que a criança vê a 
luz. O grito, que o recém-nascido solta, anuncia que ele se conta 
no número dos vivos e dos servos de Deus.”



Da volta do Espírito à vida corporal

195

345.	 É definitiva a união do Espírito com o corpo desde o momento da 
concepção? Durante esta primeira fase, poderia o Espírito renunciar 
a habitar o corpo que lhe está destinado?

“É definitiva a união, no sentido de que outro Espírito não po-
deria substituir o que está designado para aquele corpo. Como os 
laços que ao corpo prendem o Espírito são ainda muito fracos, fa-
cilmente se rompem e podem romper-se por vontade do Espírito, 
se este recua diante da prova que escolheu. Em tal caso, porém, a 
criança não vinga.”

346.	 Que faz o Espírito, se o corpo que ele escolheu morre antes de se 
verificar o nascimento?

“Escolhe outro.”

a) Qual a utilidade dessas mortes prematuras?

“Dão-lhes causa, as mais das vezes, as imperfeições da matéria.”

347.	 Que utilidade encontrará um Espírito na sua encarnação em um 
corpo que morre poucos dias depois de nascido?

“O ser não tem então consciência plena da sua existência. Assim, a 
importância da morte é quase nenhuma. Conforme já dissemos, o 
que há nesses casos de morte prematura é uma prova para os pais.”

348.	 Sabe o Espírito, previamente, que o corpo de sua escolha não tem 
probabilidade de viver?

“Sabe-o algumas vezes; mas, se nessa circunstância reside o moti-
vo da escolha, isso significa que está fugindo à prova.”

349.	 Quando falha por qualquer causa a encarnação de um Espírito, é ela 
suprida imediatamente por outra existência?

“Nem sempre o é imediatamente. Faz-se mister dar ao Espírito 
tempo para proceder a nova escolha, a menos que a reencarnação 
imediata corresponda a anterior determinação.”

350.	 Uma vez unido ao corpo da criança e quando já lhe não é possível 
voltar atrás, sucede alguma vez deplorar o Espírito a escolha que fez?



Parte Segunda – Capítulo VII

196

“Perguntas se, como homem, se queixa da vida que tem? Se de-
sejara que outra fosse ela? Sim. Se se arrepende da escolha que 
fez? Não, pois não sabe ter sido sua a escolha. Depois de en-
carnado, não pode o Espírito lastimar uma escolha de que não 
tem consciência. Pode, entretanto, achar pesada demais a carga e 
considerá-la superior às suas forças. É quando isso acontece que 
recorre ao suicídio.”

351.	 No intervalo que medeia da concepção ao nascimento, goza o Espírito 
de todas as suas faculdades?

“Mais ou menos, conforme o ponto em que se ache dessa fase, 
porquanto ainda não está encarnado, apenas ligado. A partir do 
instante da concepção, começa o Espírito a ser tomado de per-
turbação, que o adverte de que lhe soou o momento de começar 
nova existência corpórea. Essa perturbação cresce de contínuo até 
ao nascimento. Nesse intervalo, seu estado é quase idêntico ao 
de um Espírito encarnado durante o sono. À medida que a hora 
do nascimento se aproxima, suas ideias se apagam, assim como a 
lembrança do passado, do qual deixa de ter consciência na condi-
ção de homem, logo que entra na vida. Essa lembrança, porém, 
lhe volta pouco a pouco ao retornar ao estado de Espírito.”

352.	 Imediatamente ao nascer recobra o Espírito a plenitude das suas 
faculdades?

“Não, elas se desenvolvem gradualmente com os órgãos. O Espí-
rito se acha numa existência nova; preciso é que aprenda a servir-
-se dos instrumentos de que dispõe. As ideias lhe voltam pouco 
a pouco, como a uma pessoa que desperta e se vê em situação 
diversa da que ocupava na véspera.”

353.	 Não sendo completa a união do Espírito ao corpo, não estando de-
finitivamente consumada, senão depois do nascimento, poder-se-á 
considerar o feto como dotado de alma?

“O Espírito que o vai animar existe, de certo modo, fora dele. O 
feto não tem pois, propriamente falando, uma alma, visto que a 
encarnação está apenas em via de operar-se. Acha-se, entretanto, 
ligado à alma que virá a possuir.”



Da volta do Espírito à vida corporal

197

354.	 Como se explica a vida intrauterina?

“É a da planta que vegeta. A criança vive vida animal. O homem 
tem a vida vegetal e a vida animal que, pelo seu nascimento, se 
completam com a vida espiritual.”

355.	 Há, de fato, como o indica a Ciência, crianças que já no seio mater-
no não são vitais? Com que fim ocorre isso?

“Frequentemente isso se dá e Deus o permite como prova, quer 
para os pais do nascituro, quer para o Espírito designado a tomar 
lugar entre os vivos.”

356.	 Entre os natimortos alguns haverá que não tenham sido destinados à 
encarnação de Espíritos?

“Alguns há, efetivamente, a cujos corpos nunca nenhum Espírito 
esteve destinado. Nada tinha que se efetuar para eles. Tais crian-
ças então só vêm por seus pais.”

a) Pode chegar a termo de nascimento um ser dessa natureza?

“Algumas vezes; mas não vive.”

b) Segue-se daí que toda criança que vive após o nascimento tem 
forçosamente encarnado em si um Espírito?

“Que seria ela, se assim não acontecesse? Não seria um ser humano.”

357.	 Que consequências tem para o Espírito o aborto?

“É uma existência nulificada e que ele terá de recomeçar.”

358.	 Constitui crime a provocação do aborto, em qualquer período da gestação?

“Há crime sempre que transgredis a Lei de Deus. Uma mãe, ou 
quem quer que seja, cometerá crime sempre que tirar a vida a 
uma criança antes do seu nascimento, pois isso impede uma alma 
de passar pelas provas a que serviria de instrumento o corpo que 
se estava formando.”

359.	 Dado o caso que o nascimento da criança pusesse em perigo a vida 
da mãe dela, haverá crime em sacrificar-se a primeira para salvar 
a segunda?



Parte Segunda – Capítulo VII

198

“Preferível é se sacrifique o ser que ainda não existe a sacrificar-se 
o que já existe.”

360.	 Será racional ter-se para com um feto as mesmas atenções que se cos-
tuma dispensar ao corpo de uma criança que viveu algum tempo?

“Em tudo vede o cumprimento da vontade de Deus. Não trateis, 
pois, desatenciosamente, coisas que deveis respeitar. Por que não 
respeitar as obras da Criação, uma vez que, se se não completa-
ram, é que assim o quis o Criador? Tudo ocorre segundo os seus 
desígnios e a ninguém é lícito julgar desses desígnios.”

Faculdades morais e intelectuais do homem

361.	 Qual a origem das qualidades morais, boas ou más, do homem?

“São as do Espírito nele encarnado. Quanto mais puro é esse 
Espírito, tanto mais propenso ao bem é o homem.”

a) Seguir-se-á daí que o homem de bem é a encarnação de um bom 
Espírito e o homem vicioso a de um Espírito mau?

“Sim, mas, dize antes que o homem vicioso é a encarnação 
de um Espírito imperfeito, pois, do contrário, poderias fazer 
crer na existência de Espíritos sempre maus, a que chamais 
demônios.”

362.	 Qual o caráter dos indivíduos em que encarnam Espíritos desassisados 
e levianos?

“São indivíduos estúrdios, maliciosos e, não raro, criaturas 
malfazejas.”

363.	 Têm os Espíritos paixões de que não partilhe a Humanidade?

“Não, que, de outro modo, vo-las teriam comunicado.”

364.	 O mesmo Espírito dá ao homem as qualidades morais e as da 
inteligência?

“Certamente e isso em virtude do grau de adiantamento a que se 
haja elevado. O homem não tem em si dois Espíritos.”



Da volta do Espírito à vida corporal

199

365.	 Por que alguns homens muito inteligentes, o que indica acharem-
-se encarnados neles Espíritos superiores, são ao mesmo tempo 
profundamente viciosos?

“É que não são ainda bastante puros os Espíritos encarnados 
nesses homens, que, então, e por isso, cedem à influência de 
outros Espíritos mais imperfeitos. O Espírito progride em 
insensível marcha ascendente, mas o progresso não se efetua 
simultaneamente em todos os sentidos. Durante um período 
da sua existência, ele se adianta em ciência; durante outro, 
em moralidade.”

366.	 Que se deve pensar da opinião dos que pretendem que as diferentes faculda-
des intelectuais e morais do homem resultam da encarnação, nele, de outros 
tantos Espíritos, diferentes entre si, cada um com uma aptidão especial?

“Refletindo, reconhecereis que é absurda. O Espírito tem que ter 
todas as aptidões. Para progredir, precisa de uma vontade única. Se o 
homem fosse um amálgama de Espíritos, essa vontade não existiria e 
ele careceria de individualidade, pois que, por sua morte, todos aque-
les Espíritos formariam um bando de pássaros escapados da gaiola. 
Queixa-se, amiúde, o homem de não compreender certas coisas e, 
no entanto, curioso é ver-se como multiplica as dificuldades, quando 
tem ao seu alcance explicações muito simples e naturais. Ainda neste 
caso tomam o efeito pela causa. Fazem, com relação à criatura hu-
mana, o que, com relação a Deus, faziam os pagãos, que acreditavam 
em tantos deuses quantos eram os fenômenos no Universo, se bem 
que as pessoas sensatas, com eles coexistentes, apenas viam em tais 
fenômenos efeitos provindos de uma causa única — Deus.” 

O mundo físico e o mundo moral nos oferecem, a este respeito, vários 
pontos de semelhança. Enquanto se detiveram na aparência dos fenôme-
nos, os cientistas acreditaram fosse múltipla a matéria. Hoje, compreende-
-se ser bem possível que tão variados fenômenos consistam apenas em 
modificações da matéria elementar única. As diversas faculdades são ma-
nifestações de uma mesma causa, que é a alma, ou do Espírito encarnado, 
e não de muitas almas, exatamente como os diferentes sons do órgão, os 
quais procedem todos do ar e não de tantas espécies de ar, quantos os 
sons. De semelhante sistema decorreria que, quando um homem perde ou 



Parte Segunda – Capítulo VII

200

adquire certas aptidões, certos pendores, isso significaria que outros tantos 
Espíritos teriam vindo habitá-lo ou o teriam deixado, o que o tornaria um 
ser múltiplo, sem individualidade e, conseguintemente, sem responsabili-
dade. Acresce que o contradizem numerosíssimos exemplos de manifesta-
ções de Espíritos, em que estes provam suas personalidades e identidade.

Influência do organismo

367.	 Unindo-se ao corpo, o Espírito se identifica com a matéria?

“A matéria é apenas o envoltório do Espírito, como o vestuário o 
é do corpo. Unindo-se a este, o Espírito conserva os atributos da 
natureza espiritual.”

368.	 Após sua união com o corpo, exerce o Espírito, com liberdade plena, 
suas faculdades?

“O exercício das faculdades depende dos órgãos que lhes servem 
de instrumento. A grosseria da matéria as enfraquece.” 

a) Assim, o invólucro material é obstáculo à livre manifesta-
ção das faculdades do Espírito, como um vidro opaco o é à livre 
irradiação da luz?

“É, como vidro muito opaco.”

Pode-se comparar a ação que a matéria grosseira exerce sobre o Espírito 
à de um charco lodoso sobre um corpo nele mergulhado, ao qual tira a 
liberdade dos movimentos.

369.	 O livre exercício das faculdades da alma está subordinado ao 
desenvolvimento dos órgãos?

“Os órgãos são os instrumentos da manifestação das faculdades 
da alma, manifestação que se acha subordinada ao desenvolvi-
mento e ao grau de perfeição dos órgãos, como a excelência de 
um trabalho o está à da ferramenta própria à sua execução.”

370.	 Da influência dos órgãos se pode inferir a existência de uma re-
lação entre o desenvolvimento dos do cérebro e o das faculdades 
morais e intelectuais?

“Não confundais o efeito com a causa. O Espírito dispõe sempre 
das faculdades que lhe são próprias. Ora, não são os órgãos que 



Da volta do Espírito à vida corporal

201

dão as faculdades, e sim estas que impulsionam o desenvolvimen-
to dos órgãos.” 

a) Dever-se-á deduzir daí que a diversidade das aptidões entre os 
homens deriva unicamente do estado do Espírito?

“O termo — unicamente — não exprime com toda a exatidão o 
que ocorre. O princípio dessa diversidade reside nas qualidades 
do Espírito, que pode ser mais ou menos adiantado. Cumpre, po-
rém, se leve em conta a influência da matéria, que mais ou menos 
lhe cerceia o exercício de suas faculdades.”

Encarnando, traz o Espírito certas predisposições e, se se admitir que a 
cada uma corresponda no cérebro um órgão, o desenvolvimento desses 
órgãos será efeito e não causa. Se nos órgãos estivesse o princípio das 
faculdades, o homem seria uma máquina sem livre-arbítrio e sem a 
responsabilidade de seus atos. Forçoso então fora admitir-se que os 
maiores gênios, os sábios, os poetas, os artistas, só o são porque o acaso 
lhes deu órgãos especiais, donde se seguiria que, sem esses órgãos, não 
teriam sido gênios e que, assim, o maior dos imbecis houvera podido 
ser um Newton, um Vergílio, ou um Rafael, desde que de certos órgãos 
se achassem providos. Ainda mais absurda se mostra semelhante hipó-
tese, se a aplicarmos às qualidades morais. Efetivamente, segundo esse 
sistema, um Vicente de Paulo, se a Natureza o dotara de tal ou tal órgão, 
teria podido ser um celerado e o maior dos celerados não precisaria 
senão de um certo órgão para ser um Vicente de Paulo. Admita-se, ao 
contrário, que os órgãos especiais, dado que existam, são consequentes, 
que se desenvolvem por efeito do exercício da faculdade, como os mús-
culos por efeito do movimento, e a nenhuma conclusão irracional se 
chegará. Sirvamo-nos de uma comparação, trivial à força de ser verda-
deira. Por alguns sinais fisionômicos se reconhece que um homem tem 
o vício da embriaguez. Serão esses sinais que fazem dele um ébrio, ou 
será a ebriedade que nele imprime aqueles sinais? Pode dizer-se que os 
órgãos recebem o cunho das faculdades.

Idiotismo, loucura

371.	 Tem algum fundamento o pretender-se que a alma dos cretinos e dos 
idiotas é de natureza inferior?



Parte Segunda – Capítulo VII

202

“Nenhum. Eles trazem almas humanas, não raro mais inteligen-
tes do que supondes, mas que sofrem da insuficiência dos meios 
de que dispõem para se comunicar, da mesma forma que o mudo 
sofre da impossibilidade de falar.”

372.	 Que objetivo visa a Providência criando seres desgraçados, como os 
cretinos e os idiotas?

“Os que habitam corpos de idiotas são Espíritos sujeitos a uma 
punição. Sofrem por efeito do constrangimento que experi-
mentam e da impossibilidade em que estão de se manifestarem 
mediante órgãos não desenvolvidos ou desmantelados.”

a) Não há, pois, fundamento para dizer-se que os órgãos nada 
influem sobre as faculdades?

“Nunca dissemos que os órgãos não têm influência. Têm-na mui-
to grande sobre a manifestação das faculdades, mas não são eles a 
origem destas. Aqui está a diferença. Um músico excelente, com 
um instrumento defeituoso, não dará a ouvir boa música, o que 
não fará que deixe de ser bom músico.” 

Importa se distinga o estado normal do estado patológico. No primeiro, 
o moral vence os obstáculos que a matéria lhe opõe. Há, porém, casos 
em que a matéria oferece tal resistência que as manifestações anímicas 
ficam obstadas ou desnaturadas, como nos de idiotismo e de loucura. 
São casos patológicos e, não gozando nesse estado a alma de toda a sua 
liberdade, a própria lei humana a isenta da responsabilidade de seus atos.

373.	 Qual será o mérito da existência de seres que, como os cretinos e os 
idiotas, não podendo fazer o bem nem o mal, se acham incapacitados 
de progredir?

“É uma expiação decorrente do abuso que fizeram de certas facul-
dades. É um estacionamento temporário.”

a) Pode assim o corpo de um idiota conter um Espírito que tenha 
animado um homem de gênio em precedente existência?

“Certo. O gênio se torna por vezes um flagelo, quando dele abusa 
o homem.” 

A superioridade moral nem sempre guarda proporção com a superio-
ridade intelectual e os grandes gênios podem ter muito que expiar. 



Da volta do Espírito à vida corporal

203

Daí, frequentemente, lhes resulta uma existência inferior à que tive-
ram e uma causa de sofrimentos. Os embaraços que o Espírito encon-
tra para suas manifestações se lhe assemelham às algemas que tolhem 
os movimentos a um homem vigoroso. Pode dizer-se que os cretinos 
e os idiotas são estropiados do cérebro, como o coxo o é das pernas e 
dos olhos o cego.

374.	 Na condição de Espírito livre, tem o idiota consciência do seu estado 
mental?

“Frequentemente tem. Compreende que as cadeias que lhe 
obstam ao voo são prova e expiação.”

375.	 Qual, na loucura, a situação do Espírito?

“O Espírito, quando em liberdade, recebe diretamente suas im-
pressões e diretamente exerce sua ação sobre a matéria. Encarna-
do, porém, ele se encontra em condições muito diversas e na con-
tingência de só o fazer com o auxílio de órgãos especiais. Altere-se 
uma parte ou o conjunto de tais órgãos e eis que se lhe interrom-
pem, no que destes dependam, sua ação ou suas impressões. Se 
perde os olhos, fica cego; se o ouvido, torna-se surdo etc. Imagina 
agora que seja o órgão que preside às manifestações da inteligên-
cia o atacado ou modificado, parcial ou inteiramente, e fácil te 
será compreender que, só tendo o Espírito a seu serviço órgãos 
incompletos ou alterados, uma perturbação resultará de que ele, 
por si mesmo e no seu foro íntimo, tem perfeita consciência, mas 
cujo curso não lhe está nas mãos deter.”

a) Então, o desorganizado é sempre o corpo e não o Espírito?

“Exatamente, mas convém não perder de vista que, assim como o 
Espírito atua sobre a matéria, também esta reage sobre ele, dentro 
de certos limites, e que pode acontecer impressionar-se o Espí-
rito temporariamente com a alteração dos órgãos pelos quais se 
manifesta e recebe as impressões. Pode mesmo suceder que, com 
a continuação, durando longo tempo a loucura, a repetição dos 
mesmos atos acabe por exercer sobre o Espírito uma influência, 
de que ele não se libertará senão depois de se haver libertado de 
toda impressão material.”



Parte Segunda – Capítulo VII

204

376.	 Por que razão a loucura leva o homem algumas vezes ao suicídio?

“O Espírito sofre pelo constrangimento em que se acha e pela 
impossibilidade em que se vê de manifestar-se livremente, donde 
o procurar na morte um meio de quebrar seus grilhões.”

377.	 Depois da morte, o Espírito do alienado se ressente do desarranjo de 
suas faculdades?

“Pode ressentir-se, durante algum tempo após a morte, até que se 
desligue completamente da matéria, como o homem que desperta se 
ressente, por algum tempo, da perturbação em que o lançara o sono.”

378.	 De que modo a alteração do cérebro reage sobre o Espírito depois da morte?

“Como uma recordação. Um peso oprime o Espírito e, como ele 
não teve a compreensão de tudo o que se passou durante a sua 
loucura, sempre se faz mister um certo tempo, a fim de se pôr 
ao corrente de tudo. Por isso é que, quanto mais durar a loucura 
no curso da vida terrena, tanto mais lhe durará a incerteza, o 
constrangimento, depois da morte. Liberto do corpo, o Espírito 
se ressente, por certo tempo, da impressão dos laços que àquele 
o prendiam.”

A infância

379.	 É tão desenvolvido, quanto o de um adulto, o Espírito que anima o 
corpo de uma criança?

“Pode até ser mais, se mais progrediu. Apenas a imperfeição dos 
órgãos infantis o impede de se manifestar. Obra de conformidade 
com o instrumento de que dispõe.”

380.	 Abstraindo do obstáculo que a imperfeição dos órgãos opõe à sua livre 
manifestação, o Espírito, numa criancinha, pensa como criança ou 
como adulto?

“Desde que se trata de uma criança, é claro que, não estando ain-
da nela desenvolvidos, não podem os órgãos da inteligência dar 
toda a intuição própria de um adulto ao Espírito que a anima. 
Este, pois, tem, efetivamente, limitada a inteligência, enquanto 
a idade lhe não amadurece a razão. A perturbação que o ato da 



Da volta do Espírito à vida corporal

205

encarnação produz no Espírito não cessa de súbito, por ocasião 
do nascimento. Só gradualmente se dissipa, com o desenvolvi-
mento dos órgãos.”

Há um fato de observação, que apoia esta resposta. Os sonhos, numa 
criança, não apresentam o caráter dos de um adulto. Quase sempre pue-
ril é o objeto dos sonhos infantis, o que indica de que natureza são as 
preocupações do respectivo Espírito.

381.	 Por morte da criança, readquire o Espírito, imediatamente, o seu 
precedente vigor?

“Assim tem que ser, pois que se vê desembaraçado de seu invólu-
cro corporal. Entretanto, não readquire a anterior lucidez, senão 
quando se tenha completamente separado daquele envoltório, 
isto é, quando mais nenhum laço exista entre ele e o corpo.”

382.	 Durante a infância sofre o Espírito encarnado, em consequência do 
constrangimento que a imperfeição dos órgãos lhe impõe?

“Não. Esse estado corresponde a uma necessidade, está na ordem 
da natureza e de acordo com as vistas da Providência. É um 
período de repouso do Espírito.”

383.	 Qual, para este, a utilidade de passar pelo estado de infância?

“Encarnando, com o objetivo de se aperfeiçoar, o Espírito, duran-
te esse período, é mais acessível às impressões que recebe, capazes 
de lhe auxiliarem o adiantamento, para o  que devem contribuir 
os incumbidos de educá-lo.”

384.	 Por que é o choro a primeira manifestação da criança ao nascer?

“Para estimular o interesse da genitora e provocar os cuidados de 
que há mister. Não é evidente que se suas manifestações fossem 
todas de alegria, quando ainda não sabe falar, pouco se inquieta-
riam os que o cercam com os cuidados que lhe são indispensáveis? 
Admirai, pois, em tudo a sabedoria da Providência.”

385.	 Que é o que motiva a mudança que se opera no caráter do indivíduo 
em certa idade, especialmente ao sair da adolescência? É que o 
Espírito se modifica? 



Parte Segunda – Capítulo VII

206

“É que o Espírito retoma a natureza que lhe é própria e se mostra 
qual era.
Não conheceis o que a inocência das crianças oculta. Não sabeis 
o que elas são, nem o que o foram, nem o que serão. Contudo, 
afeição lhes tendes, as acariciais, como se fossem parcelas de vós 
mesmos, a tal ponto que se considera o amor que uma mãe con-
sagra a seus filhos como o maior amor que um ser possa votar 
a outro. Donde nasce o meigo afeto, a terna benevolência que 
mesmo os estranhos sentem por uma criança? Sabeis? Não. Pois 
bem! Vou explicá-lo.
As crianças são os seres que Deus manda a novas existências. Para 
que não lhe possam imputar excessiva severidade, dá-lhes Ele 
todos os aspectos da inocência. Ainda quando se trata de uma 
criança de maus pendores, cobrem-se-lhe as más ações com a 
capa da inconsciência. Essa inocência não constitui superiori-
dade real, com relação ao que eram antes, não. É a imagem do 
que deveriam ser e, se não o são, o consequente castigo exclusi-
vamente sobre elas recai.
Não foi, todavia, por elas somente que Deus lhes deu esse aspecto 
de inocência; foi também e sobretudo por seus pais, de cujo amor 
necessita a fraqueza que as caracteriza. Ora, esse amor se enfra-
queceria grandemente à vista de um caráter áspero e intratável, 
ao passo que, julgando seus filhos bons e dóceis, os pais lhes de-
dicam toda a afeição e os cercam dos mais minuciosos cuidados. 
Desde que, porém, os filhos não mais precisam da proteção e 
assistência que lhes foram dispensadas durante 15 ou 20 anos, 
surge-lhes o caráter real e individual em toda a nudez. Conser-
vam-se bons, se eram fundamentalmente bons, mas sempre iri-
sados de matizes que a primeira infância manteve ocultos.
Como vedes, os processos de Deus são sempre os melhores e, quan-
do se tem o coração puro, facilmente se lhes apreende a explicação.
Com efeito, ponderai que nos vossos lares possivelmente nascem 
crianças cujos Espíritos vêm de mundos onde contraíram hábitos 
diferentes dos vossos e dizei-me como poderiam estar no vosso 
meio esses seres, trazendo paixões diversas das que nutris, incli-
nações, gostos, inteiramente opostos aos vossos; como poderiam 



Da volta do Espírito à vida corporal

207

enfileirar-se entre vós, senão como Deus o determinou, isto é, 
passando pelo tamis da infância? Nesta se vêm confundir todas 
as ideias, todos os caracteres, todas as variedades de seres gera-
dos pela infinidade dos mundos em que medram as criaturas. E 
vós mesmos, ao morrerdes, vos achareis num estado que é uma 
espécie de infância, entre novos irmãos. Ao volverdes à existên-
cia extraterrena, ignorareis os hábitos, os costumes, as relações 
que se observam nesse mundo, para vós, novo. Manejareis com 
dificuldade uma linguagem que não estais acostumado a falar, 
linguagem mais vivaz do que o é agora o vosso pensamento. (319)
A infância ainda tem outra utilidade. Os Espíritos só entram na 
vida corporal para se aperfeiçoarem, para se melhorarem. A deli-
cadeza da idade infantil os torna brandos, acessíveis aos conselhos 
da experiência e dos que devam fazê-los progredir. Nessa fase é 
que se lhes pode reformar os caracteres e reprimir os maus pendo-
res. Tal o dever que Deus impôs aos pais, missão sagrada de que 
terão de dar contas.
Assim, portanto, a infância é não só útil, necessária, indispensá-
vel, mas também consequência natural das Leis que Deus estabe-
leceu e que regem o Universo.”

Simpatia e antipatia terrenas

386.	 Podem dois seres, que se conheceram e estimaram, encontrar-se noutra 
existência corporal e reconhecer-se?

“Reconhecer-se, não. Podem, porém, sentir-se atraídos um para 
o outro. E, frequentemente, diversa não é a causa de íntimas liga-
ções fundadas em sincera afeição. Um do outro dois seres se apro-
ximam devido a circunstâncias aparentemente fortuitas, mas que 
na realidade resultam da atração de dois Espíritos, que se buscam 
reciprocamente por entre a multidão.”

a) Não lhes seria mais agradável reconhecerem-se? 

“Nem sempre. A recordação das passadas existências teria incon-
venientes maiores do que imaginais. Depois de mortos, reconhe-
cer-se-ão e saberão que tempo passaram juntos.” (392)



Parte Segunda – Capítulo VII

208

387.	 A simpatia tem sempre por princípio um anterior conhecimento?

“Não. Dois Espíritos, que se ligam bem, naturalmente se procu-
ram um ao outro, sem que se tenham conhecido como homens.”

388.	 Os encontros, que costumam dar-se, de algumas pessoas e que comu-
mente se atribuem ao acaso, não serão efeito de uma certa relação de 
simpatia?

“Entre os seres pensantes há ligação que ainda não conheceis.  
O magnetismo é o piloto desta ciência, que mais tarde compreen
dereis melhor.”

389.	 E a repulsão instintiva que se experimenta por algumas pessoas, 
donde se origina? 

“São Espíritos antipáticos que se adivinham e reconhecem, sem 
se falarem.”

390.	 A antipatia instintiva é sempre sinal de natureza má?

“De não simpatizarem um com o outro, não se segue que dois 
Espíritos sejam necessariamente maus. A antipatia, entre eles, 
pode derivar de diversidade no modo de pensar. À proporção, 
porém, que se forem elevando, essa divergência irá desaparecendo 
e a antipatia deixará de existir.”

391.	 A antipatia entre duas pessoas nasce primeiro na que tem pior 
Espírito, ou na que o tem melhor?

“Numa e noutra indiferentemente, mas distintas são as causas e os 
efeitos nas duas. Um Espírito mau antipatiza com quem quer que 
o possa julgar e desmascarar. Ao ver pela primeira vez uma pessoa, 
logo sabe que vai ser censurado. Seu afastamento dessa pessoa se 
transforma em ódio, em inveja e lhe inspira o desejo de praticar o 
mal. O bom Espírito sente repulsão pelo mau, por saber que este 
o não compreenderá e porque díspares dos dele são os seus senti-
mentos. Entretanto, consciente da sua superioridade, não alimenta 
ódio, nem inveja contra o outro. Limita-se a evitá-lo e a lastimá-lo.”



Da volta do Espírito à vida corporal

209

Esquecimento do passado

392.	 Por que perde o Espírito encarnado a lembrança do seu passado?

“Não pode o homem, nem deve, saber tudo. Deus assim o quer 
em sua sabedoria. Sem o véu que lhe oculta certas coisas, ficaria 
ofuscado, como quem, sem transição, saísse do escuro para o 
claro. Esquecido de seu passado, o homem é mais senhor de si.”

393.	 Como pode o homem ser responsável por atos e resgatar faltas de que 
se não lembra? Como pode aproveitar da experiência de vidas de 
que se esqueceu? Conceber-se-ia que as tribulações da existência lhe 
servissem de lição, se se recordasse do que as tenha podido ocasionar. 
Desde que, porém, disso não se recorda, cada existência é, para ele, 
como se fosse a primeira e eis que então está sempre a recomeçar. 
Como conciliar isto com a Justiça de Deus?

“Em cada nova existência, o homem dispõe de mais inteligência 
e melhor pode distinguir o bem do mal. Onde o seu mérito se se 
lembrasse de todo o passado? Quando o Espírito volta à vida an-
terior (a vida espírita), diante dos olhos se lhe estende toda a sua 
vida pretérita. Vê as faltas que cometeu e que deram causa ao seu 
sofrer, assim como de que modo as teria evitado. Reconhece justa 
a situação em que se acha e busca então uma existência capaz de 
reparar a que vem de transcorrer. Escolhe provas análogas às de 
que não soube aproveitar, ou as lutas que considere apropriadas 
ao seu adiantamento e pede a Espíritos que lhe são superiores 
que o ajudem na nova empresa que sobre si toma, ciente de que 
o Espírito, que lhe for dado por guia nessa outra existência, se 
esforçará por levá-lo a reparar suas faltas, dando-lhe uma espécie 
de intuição das em que incorreu. Tendes essa intuição no pensa-
mento, no desejo criminoso que frequentemente vos assalta e a 
que instintivamente resistis, atribuindo, as mais das vezes, essa 
resistência aos princípios que recebestes de vossos pais, quando 
é a voz da consciência que vos fala. Essa voz, que é a lembrança 
do passado, vos adverte para não recairdes nas faltas de que já 
vos fizestes culpados. Na nova existência, se sofre com coragem 



Parte Segunda – Capítulo VII

210

aquelas provas e resiste, o Espírito se eleva e ascende na hierarquia 
dos Espíritos, ao voltar para o meio deles.”

Não temos, é certo, durante a vida corpórea, lembrança exata do que 
fomos e do que fizemos em anteriores existências; mas temos de tudo 
isso a intuição, sendo as nossas tendências instintivas uma reminiscên-
cia do passado. E a nossa consciência, que é o desejo que experimenta-
mos de não reincidir nas faltas já cometidas, nos concita à resistência 
àqueles pendores.

394.	 Nos mundos mais elevados do que a Terra, onde os que os habitam 
não se veem premidos pelas necessidades físicas, pelas enfermidades 
que nos afligem, os homens compreendem que são mais felizes do 
que nós? Relativa é, em geral, a felicidade. Sentimo-la, mediante 
comparação com um estado menos ditoso. Visto que, em suma, alguns 
desses mundos, se bem melhores do que o nosso, ainda não atingiram 
o estado de perfeição, seus habitantes devem ter motivos de desgostos, 
embora de gênero diverso dos nossos. Entre nós, o rico, conquanto não 
sofra as angústias das necessidades materiais, como o pobre, nem por 
isso se acha isento de tribulações, que lhe tornam amarga a vida. Per-
gunto então: Na situação em que se encontram, os habitantes desses 
mundos não se consideram tão infelizes quanto nós, na em que nos 
vemos, e não se lastimam da sorte, olvidados de existências inferiores 
que lhes sirvam de termos de comparação?

“Cabem aqui duas respostas distintas. Há mundos, entre os de 
que falas, cujos habitantes guardam lembrança clara e exata de 
suas existências passadas. Esses, compreendes, podem e sabem 
apreciar a felicidade de que Deus lhes permite fruir. Outros há, 
porém, cujos habitantes, achando-se, como dizes, em melhores 
condições do que vós na Terra, não deixam de experimentar 
grandes desgostos, até desgraças. Esses não apreciam a felicidade 
de que gozam, pela razão mesma de se não recordarem de um 
estado mais infeliz. Entretanto, se não a apreciam como homens, 
apreciam-na como Espíritos.”

No esquecimento das existências anteriormente transcorridas, sobretudo 
quando foram amarguradas, não há qualquer coisa de providencial e que 
revela a sabedoria divina? Nos mundos superiores, quando o recordá-las 



Da volta do Espírito à vida corporal

211

já não constitui pesadelo, é que as vidas desgraçadas se apresentam à me-
mória. Nos mundos inferiores, a lembrança de todas as que se tenham 
sofrido não agravaria as infelicidades presentes? Concluamos, pois, daí 
que tudo o que Deus fez é perfeito e que não nos toca criticar-lhe as 
obras, nem lhe ensinar como deveria ter regulado o Universo. 

Gravíssimos inconvenientes teria o nos lembrarmos das nossas indivi-
dualidades anteriores. Em certos casos, humilhar-nos-ia sobremaneira. 
Em outros, nos exaltaria o orgulho, peando-nos, em consequência, o 
livre-arbítrio. Para nos melhorarmos, dá-nos Deus exatamente o que nos 
é necessário e basta: a voz da consciência e os pendores instintivos. Priva-
-nos do que nos prejudicaria. Acrescentemos que, se nos recordássemos 
dos nossos precedentes atos pessoais, igualmente nos recordaríamos dos 
dos outros homens, do que resultaria talvez os mais desastrosos efeitos 
para as relações sociais. Nem sempre podendo honrar-nos do nosso pas-
sado, melhor é que sobre ele um véu seja lançado. Isto concorda perfei-
tamente com a Doutrina dos Espíritos acerca dos mundos superiores 
à Terra. Nesses mundos, em que só reina o bem, a reminiscência do 
passado nada tem de dolorosa. Tal a razão por que neles as criaturas se 
lembram da sua antecedente existência, como nos lembramos do que 
fizemos na véspera. Quanto à estada em mundos inferiores, não passa 
então, como já dissemos, de mau sonho.

395.	 Podemos ter algumas revelações a respeito de nossas vidas anteriores?

“Nem sempre. Contudo, muitos sabem o que foram e o que fa-
ziam. Se se lhes permitisse dizê-lo abertamente, extraordinárias 
revelações fariam sobre o passado.”

396.	 Algumas pessoas julgam ter vaga recordação de um passado desconhe-
cido, que se lhes apresenta como a imagem fugitiva de um sonho, que 
em vão se tenta reter. Não há nisso simples ilusão?

“Algumas vezes, é uma impressão real; mas também, frequen-
temente, não passa de mera ilusão, contra a qual precisa o ho-
mem pôr-se em guarda, porquanto pode ser efeito de superex-
citada imaginação.”

397.	 Nas existências corpóreas de natureza mais elevada do que a nossa, é 
mais clara a lembrança das anteriores?



Parte Segunda – Capítulo VII

212

“Sim, à medida que o corpo se torna menos material, com mais 
exatidão o homem se lembra do seu passado. Esta lembrança, os 
que habitam os mundos de ordem superior a têm mais nítida.”

398.	 Sendo os pendores instintivos uma reminiscência do seu passado, dar-
-se-á que, pelo estudo desses pendores, seja possível ao homem conhe-
cer as faltas que cometeu?

“Até certo ponto, assim é. Preciso se torna, porém, levar em conta 
a melhora que se possa ter operado no Espírito e as resoluções que 
ele haja tomado na erraticidade. Pode suceder que a existência 
atual seja muito melhor que a precedente.”

a) Poderá também ser pior, isto é, poderá o Espírito cometer, numa 
existência, faltas que não praticou na precedente?

“Depende do seu adiantamento. Se não souber triunfar das pro-
vas, possivelmente será arrastado a novas faltas, consequentes, 
então, da posição que escolheu. Mas, em geral, estas faltas 
denotam mais um estacionamento que uma retrogradação, 
porquanto o Espírito é suscetível de se adiantar ou de parar, 
nunca, porém, de retroceder.”

399.	 Sendo as vicissitudes da vida corporal expiação das faltas do passado 
e, ao mesmo tempo, provas com vistas ao futuro, seguir-se-á que da 
natureza de tais vicissitudes se possa deduzir de que gênero foi a 
existência anterior?

“Muito amiúde é isso possível, pois que cada um é punido naquilo 
em que pecou. Entretanto, não há que tirar daí uma regra abso-
luta. As tendências instintivas constituem indício mais seguro, 
visto que as provas por que passa o Espírito o são, tanto pelo que 
respeita ao passado, quanto pelo que toca ao futuro.”

Chegado ao termo que a Providência lhe assinou à vida na erraticidade, 
o próprio Espírito escolhe as provas a que deseja submeter-se para apres-
sar o seu adiantamento, isto é, escolhe meios de adiantar-se e tais provas 
estão sempre em relação com as faltas que lhe cumpre expiar. Se delas 
triunfa, eleva-se; se sucumbe, tem que recomeçar.

O Espírito goza sempre do livre-arbítrio. Em virtude dessa liberdade é 
que escolhe, quando desencarnado, as provas da vida corporal e que, 



Da volta do Espírito à vida corporal

213

quando encarnado, decide fazer ou não uma coisa e procede à escolha 
entre o bem e o mal. Negar ao homem o livre-arbítrio fora reduzi-lo à 
condição de máquina.

Mergulhado na vida corpórea, perde o Espírito, momentaneamente, a 
lembrança de suas existências anteriores, como se um véu as cobrisse. 
Todavia, conserva algumas vezes vaga consciência dessas vidas, que, mes-
mo em certas circunstâncias, lhe podem ser reveladas. Esta revelação, 
porém, só os Espíritos superiores espontaneamente lha fazem, com um 
fim útil, nunca para satisfazer a vã curiosidade.

As existências futuras, essas em nenhum caso podem ser reveladas, pela 
razão de que dependem do modo por que o Espírito se sairá da existên-
cia atual e da escolha que ulteriormente faça.

O esquecimento das faltas praticadas não constitui obstáculo à melhoria 
do Espírito, porquanto, se ele não lembra delas com  precisão, o conhe-
cimento que delas teve no estado errante e o desejo de repará-las guiam-
-no por intuição, e lhe dão a ideia de resistir ao mal. Essa ideia é a voz da 
consciência, secundada pelos Espíritos que o assistem, se atende às boas 
inspirações que lhe dão.

O homem não conhece os atos que praticou em suas existências preté-
ritas, mas pode sempre saber qual o gênero das faltas de que se tornou 
culpado e qual o cunho predominante do seu caráter. Bastará que se 
estude a si mesmo. Poderá então julgar do que foi, não pelo que é, mas 
pelas suas tendências. 

As vicissitudes da vida corpórea constituem expiação das faltas do pas-
sado e, simultaneamente, provas com relação ao futuro. Depuram-nos e 
elevam-nos, se as suportamos resignados e sem murmurar.

A natureza dessas vicissitudes e das provas que sofremos também nos po-
dem esclarecer acerca do que fomos e do que fizemos, do mesmo modo 
que neste mundo julgamos dos atos de um culpado pelo castigo que lhe 
inflige a lei. Assim, o orgulhoso será castigado no seu orgulho, mediante 
a humilhação de uma existência subalterna; o mau rico, o avarento, pela 
miséria; o que foi cruel para os outros, pelas crueldades que sofrerá; 
o tirano, pela escravidão; o mau filho, pela ingratidão de seus filhos;  
o preguiçoso, por um trabalho forçado etc.





CAPÍTULO VIII

M

Da emancipação da alma

• O sono e os sonhos • Visitas espíritas entre pessoas vivas 
• Transmissão oculta do pensamento • Letargia, catalepsia, mortes 

aparentes • Sonambulismo • Êxtase • Dupla vista • Resumo 
teórico do sonambulismo, do êxtase e da dupla vista

O sono e os sonhos

400.	 O Espírito encarnado permanece de bom grado no seu envoltório 
corporal?

“É como se perguntasses se ao encarcerado agrada o cárcere. O Espí-
rito encarnado aspira constantemente à sua libertação e tanto mais 
deseja ver-se livre do seu invólucro, quanto mais grosseiro é este.”

401.	 Durante o sono, a alma repousa como o corpo?

“Não, o Espírito jamais está inativo. Durante o sono, afrouxam-
-se os laços que o prendem ao corpo e, não precisando este então 
da sua presença, ele se lança pelo Espaço e entra em relação mais 
direta com os outros Espíritos.”

402.	 Como podemos julgar da liberdade do Espírito durante o sono?

“Pelos sonhos. Quando o corpo repousa, acredita-o, tem o Espí-
rito mais faculdades do que no estado de vigília. Lembra-se do 
passado e algumas vezes prevê o futuro. Adquire maior potencia-
lidade e pode pôr-se em comunicação com os demais Espíritos, 



Parte Segunda – Capítulo VIII

216

quer deste mundo, quer do outro. Dizes frequentemente: Tive um 
sonho extravagante, um sonho horrível, mas absolutamente in-
verossímil. Enganas-te. É amiúde uma recordação dos lugares e 
das coisas que viste ou que verás em outra existência ou em outra 
ocasião. Estando entorpecido o corpo, o Espírito trata de quebrar 
seus grilhões e de investigar no passado ou no futuro.
Pobres homens, que mal conheceis os mais vulgares fenômenos 
da vida! Julgais-vos muito sábios e as coisas mais comezinhas 
vos confundem. Nada sabeis responder a estas perguntas que 
todas as crianças formulam: Que fazemos quando dormimos? 
Que são os sonhos?
O sono liberta a alma parcialmente do corpo. Quando dorme, 
o homem se acha por algum tempo no estado em que fica per-
manentemente depois que morre. Tiveram sonos inteligentes os 
Espíritos que, desencarnando, logo se desligam da matéria. Esses 
Espíritos, quando dormem, vão para junto dos seres que lhes são 
superiores. Com estes viajam, conversam e se instruem. Traba-
lham mesmo em obras que se lhes deparam concluídas, quando 
volvem, morrendo na Terra, ao mundo espiritual. Ainda esta cir-
cunstância é de molde a vos ensinar que não deveis temer a mor-
te, pois que todos os dias morreis, como disse um santo.
Isto, pelo que concerne aos Espíritos elevados. Pelo que respeita 
ao grande número de homens que, morrendo, têm que passar 
longas horas na perturbação, na incerteza de que tantos já vos 
falaram, esses vão, enquanto dormem, ou a mundos inferiores 
à Terra, onde os chamam velhas afeições, ou em busca de gozos 
quiçá mais baixos do que os em que aqui tanto se deleitam. Vão 
beber doutrinas ainda mais vis, mais ignóbeis, mais funestas do 
que as que professam entre vós. E o que gera a simpatia na Terra 
é o fato de sentir-se o homem, ao despertar, ligado pelo coração 
àqueles com quem acaba de passar oito ou nove horas de ventura 
ou de prazer. Também as antipatias invencíveis se explicam pelo 
fato de sentirmos em nosso íntimo que os entes com quem anti-
patizamos têm uma consciência diversa da nossa. Conhecemo-los 
sem nunca os termos visto com os olhos. É ainda o que explica a 
indiferença de muitos homens. Não cuidam de conquistar novos 



Da emancipação da alma

217

amigos, por saberem que muitos têm que os amam e lhes querem. 
Numa palavra: o sono influi mais do que supondes na vossa vida.
Graças ao sono, os Espíritos encarnados estão sempre em relação 
com o mundo dos Espíritos. Por isso é que os Espíritos superio-
res assentem, sem grande repugnância, em encarnar entre vós. 
Quis Deus que, tendo de estar em contato com o vício, pudes-
sem eles ir retemperar-se na fonte do bem, a fim de igualmente 
não falirem, quando se propõem a instruir os outros. O sono é a 
porta que Deus lhes abriu, para que possam ir ter com seus ami-
gos do Céu; é o recreio depois do trabalho, enquanto esperam 
a grande libertação, a libertação final, que os restituirá ao meio 
que lhes é próprio.
O sonho é a lembrança do que o Espírito viu durante o sono. No-
tai, porém, que nem sempre sonhais. Que quer isso dizer? Que 
nem sempre vos lembrais do que vistes, ou de tudo o que ha-
vias visto, enquanto dormíeis. É que não tendes então a alma no 
pleno desenvolvimento de suas faculdades. Muitas vezes, apenas 
vos fica a lembrança da perturbação que o vosso Espírito experi-
menta à sua partida ou no seu regresso, acrescida da que resulta 
do que fizestes ou do que vos preocupa quando despertos. A não 
ser assim, como explicaríeis os sonhos absurdos, que tanto os sá-
bios, quanto as mais humildes e simples criaturas têm? Acontece 
também que os maus Espíritos se aproveitam dos sonhos para 
atormentar as almas fracas e pusilânimes.
Em suma, dentro em pouco vereis vulgarizar-se outra espécie de 
sonhos. Conquanto tão antiga como a de que vimos falando, vós 
a desconheceis. Refiro-me aos sonhos de Joana, ao de Jacó, aos 
dos profetas judeus e aos de alguns adivinhos indianos. São re-
cordações guardadas por almas que se desprendem quase inteira-
mente do corpo, recordações dessa segunda vida a que ainda há 
pouco aludíamos.
Tratai de distinguir essas duas espécies de sonhos nos de que vos 
lembrais, do contrário cairíeis em contradições e em erros funes-
tos à vossa fé.”

Os sonhos são efeito da emancipação da alma, que mais independente 
se torna pela suspensão da vida ativa e de relação. Daí uma espécie de 



Parte Segunda – Capítulo VIII

218

clarividência indefinida que se alonga até aos mais afastados lugares e até 
mesmo a outros mundos. Daí também a lembrança que traz à memória 
acontecimentos da precedente existência ou das existências anteriores. As 
singulares imagens do que se passa ou se passou em mundos desconhe-
cidos, entremeados de coisas do mundo atual, é que formam esses con-
juntos estranhos e confusos, que nenhum sentido ou ligação parecem ter.

A incoerência dos sonhos ainda se explica pelas lacunas que apresenta a 
recordação incompleta que conservamos do que nos apareceu quando 
sonhávamos. É como se a uma narração se truncassem frases ou trechos 
ao acaso. Reunidos depois, os fragmentos restantes nenhuma significa-
ção racional teriam.

403.	 Por que não nos lembramos sempre dos sonhos?

“Em o que chamas sono, só há o repouso do corpo, visto que o 
Espírito está constantemente em atividade. Recobra, durante o 
sono, um pouco da sua liberdade e se corresponde com os que 
lhe são caros, quer neste mundo, quer em outros. Mas, como é 
pesada e grosseira a matéria que o compõe, o corpo dificilmente 
conserva as impressões que o Espírito recebeu, porque a este não 
chegaram por intermédio dos órgãos corporais.”

404.	 Que se deve pensar das significações atribuídas aos sonhos?

“Os sonhos não são verdadeiros como o entendem os ledores de 
buena-dicha, pois fora absurdo crer-se que sonhar com tal coisa 
anuncia tal outra. São verdadeiros no sentido de que apresentam 
imagens que para o Espírito têm realidade, porém que, frequen-
temente, nenhuma relação guardam com o que se passa na vida 
corporal. São também, como atrás dissemos, um pressentimento 
do futuro, permitido por Deus, ou a visão do que no momento 
ocorre em outro lugar a que a alma se transporta. Não se contam 
por muitos os casos de pessoas que em sonho aparecem a seus 
parentes e amigos, a fim de avisá-los do que a elas está aconte-
cendo? Que são essas aparições senão as almas ou Espíritos de 
tais pessoas a se comunicarem com entes caros? Quando tendes 
certeza de que o que vistes realmente se deu, não fica provado que 
a imaginação nenhuma parte tomou na ocorrência, sobretudo se 
o que observastes não vos passava pela mente quando em vigília?” 



Da emancipação da alma

219

405.	 Acontece com frequência verem-se em sonho coisas que parecem um 
pressentimento, que, afinal, não se confirma. A que se deve atribuir isto?

“Pode suceder que tais pressentimentos venham a confirmar-se 
apenas para o Espírito. Quer dizer que este viu aquilo que de-
sejava, foi ao seu encontro. É preciso não esquecer que, durante 
o sono, a alma está mais ou menos sob a influência da matéria 
e que, por conseguinte, nunca se liberta completamente de suas 
ideias terrenas, donde resulta que as preocupações do estado de 
vigília podem dar ao que se vê a aparência do que se deseja, ou 
do que se teme. A isto é que, em verdade, cabe chamar-se efeito 
da imaginação. Sempre que uma ideia nos preocupa fortemente, 
tudo o que vemos se nos mostra ligado a essa ideia.”

406.	 Quando em sonho vemos pessoas vivas, muito nossas conhecidas, a 
praticarem atos de que absolutamente não cogitam, não é isso puro 
efeito de imaginação?

“De que absolutamente não cogitam, dizes. Que sabes a tal res-
peito? Os Espíritos dessas pessoas vêm visitar o teu, como o teu os 
vai visitar, sem que saibas sempre o em que eles pensam. Ademais, 
não é raro atribuirdes, de acordo com o que desejais, a pessoas que 
conheceis, o que se deu ou se está dando em outras existências.”

407.	 É necessário o sono completo para a emancipação do Espírito?

“Não; basta que os sentidos entrem em torpor para que o Espíri-
to recobre a sua liberdade. Para se emancipar, ele se aproveita de 
todos os instantes de trégua que o corpo lhe concede. Desde que 
haja prostração das forças vitais, o Espírito se desprende, tornan-
do-se tanto mais livre, quanto mais fraco for o corpo.”

É assim que a sonolência ou o simples torpor dos sentidos apresenta, 
frequentemente, as mesmas imagens do sonho.

408.	 E qual a razão de ouvirmos, algumas vezes em nós mesmos, palavras pro-
nunciadas distintamente e que nenhum nexo têm com o que nos preocupa?

“É fato: ouvis até mesmo frases inteiras, principalmente quando 
os sentidos começam a entorpecer-se. É, quase sempre, fraco eco 
do que diz um Espírito que convosco se quer comunicar.”



Parte Segunda – Capítulo VIII

220

409.	 Doutras vezes, num estado que ainda não é bem o do adormecimento, 
estando com os olhos fechados, vemos imagens distintas, figuras cujas 
mínimas particularidades percebemos. Que há aí, efeito de visão ou 
de imaginação?

“Estando entorpecido o corpo, o Espírito trata de desprender-
-se. Transporta-se e vê. Se já fosse completo o sono, haveria 
sonho.”

410.	 Dá-se também que, durante o sono, ou quando nos achamos ape-
nas ligeiramente adormecidos, acodem-nos ideias que nos parecem 
excelentes e que se nos apagam da memória, apesar dos esforços que 
façamos para retê-las. Donde vêm essas ideias?

“Provêm da liberdade do Espírito que se emancipa e que, 
emancipado, goza de suas faculdades com maior ampli
tude. Também são, frequentemente, conselhos que outros 
Espíritos dão.”

a) De que servem essas ideias e esses conselhos, desde que, por esquecê-
-los, não os podemos aproveitar?

“Essas ideias, em regra, mais dizem respeito ao mundo dos Espí-
ritos do que ao mundo corpóreo. Pouco importa que comumente 
o Espírito as esqueça, quando unido ao corpo. Na ocasião opor-
tuna, voltar-lhe-ão como inspiração de momento.”

411.	 Estando desprendido da matéria e atuando como Espírito, sabe o 
Espírito encarnado qual será a época de sua morte?

“Acontece pressenti-la. Também sucede ter plena consciência des-
sa época, o que dá lugar a que, em estado de vigília, tenha a intui-
ção do fato. Por isso é que algumas pessoas preveem com grande 
exatidão a data em que virão a morrer.”

412.	 Pode a atividade do Espírito, durante o repouso, ou o sono corporal, 
fatigar o corpo?

“Pode, pois que o Espírito se acha preso ao corpo qual balão 
cativo ao poste. Assim como as sacudiduras do balão abalam 
o poste, a atividade do Espírito reage sobre o corpo e pode 
fatigá-lo.”



Da emancipação da alma

221

Visitas espíritas entre pessoas vivas

413.	 Do princípio da emancipação da alma parece decorrer que temos 
duas existências simultâneas: a do corpo, que nos permite a vida de 
relação ostensiva; e a da alma, que nos proporciona a vida de relação 
oculta. É assim?

“No estado de emancipação, prima a vida da alma. Contudo, 
não há, verdadeiramente, duas existências. São antes duas fases de 
uma só existência, porquanto o homem não vive duplamente.”

414.	 Podem duas pessoas que se conhecem visitar-se durante o sono?

“Certo e muitos que julgam não se conhecerem costumam reu-
nir-se e falar-se. Podes ter, sem que o suspeites, amigos em outro 
país. É tão habitual o fato de irdes encontrar-vos, durante o sono, 
com amigos e parentes, com os que conheceis e que vos podem 
ser úteis, que quase todas as noites fazeis essas visitas.”

415.	 Que utilidade podem elas ter, se as olvidamos?

“De ordinário, ao despertardes, guardais a intuição desse fato, do 
qual se originam certas ideias que vos vêm espontaneamente, sem 
que possais explicar como vos acudiram. São ideias que adquiris-
tes nessas confabulações.”

416.	 Pode o homem, pela sua vontade, provocar as visitas espíritas? Pode, 
por exemplo, dizer, quando está para dormir: Quero esta noite en-
contrar-me em Espírito com fulano, quero falar-lhe para dizer isto?

“O que se dá é o seguinte: Adormecendo o homem, seu Espí-
rito desperta e, muitas vezes, nada disposto se mostra a fazer o 
que o homem resolvera, porque a vida deste pouco interessa ao 
seu Espírito, uma vez desprendido da matéria. Isto com relação a 
homens já bastante elevados espiritualmente. Os outros passam 
de modo muito diverso a fase espiritual de sua existência terre-
na. Entregam-se às paixões que os escravizaram, ou se mantêm 
inativos. Pode, pois, suceder, tais sejam os motivos que a isso o 
induzem, que o Espírito vá visitar aqueles com quem deseja en-
contrar-se, mas não constitui razão, para que semelhante coisa se 
verifique, o simples fato de ele o querer quando desperto.”



Parte Segunda – Capítulo VIII

222

417.	 Podem Espíritos encarnados reunir-se em certo número e formar 
assembleias?

“Sem dúvida alguma. Os laços, antigos ou recentes, da amizade 
costumam reunir desse modo diversos Espíritos, que se sentem 
felizes de estar juntos.” 

Pelo termo antigos se devem entender os laços de amizade contraída em exis-
tências anteriores. Ao despertar, guardamos intuição das ideias que haurimos 
nesses colóquios, mas ficamos na ignorância da fonte donde promanaram.

418.	 Uma pessoa que julgasse morto um de seus amigos, sem que tal fosse a 
realidade, poderia encontrar-se com ele, em Espírito, e verificar que con-
tinuava vivo? E, dado o fato, poderia, ao despertar, ter dele a intuição?

“Como Espírito, a pessoa que figuras pode ver o seu amigo e 
conhecer-lhe a sorte. Se lhe não houver sido imposto, por prova, 
crer na morte desse amigo, poderá ter um pressentimento da sua 
existência, como poderá tê-lo de sua morte.”

Transmissão oculta do pensamento

419.	 Que é o que dá causa a que uma ideia, a de uma descoberta, por 
exemplo, surja em muitos pontos ao mesmo tempo?

“Já dissemos que durante o sono os Espíritos se comunicam en-
tre si. Ora bem! Quando se dá o despertar, o Espírito se lembra 
do que aprendeu e o homem julga ser isso um invento de sua 
autoria. Assim é que muitos podem simultaneamente descobrir 
a mesma coisa. Quando dizeis que uma ideia paira no ar, usais 
de uma figura de linguagem mais exata do que supondes. Todos, 
sem o suspeitarem, contribuem para propagá-la.”

Desse modo, o nosso próprio Espírito revela muitas vezes, a outros Espí-
ritos, mau grado nosso, o que constituía objeto de nossas preocupações 
no estado de vigília.

420.	 Podem os Espíritos comunicar-se, estando completamente despertos os 
corpos?

“O Espírito não se acha encerrado no corpo como numa caixa; 
irradia por todos os lados. Segue-se que pode comunicar-se com 



Da emancipação da alma

223

outros Espíritos, mesmo em estado de vigília, se bem que mais 
dificilmente.”

421.	 Como se explica que duas pessoas, perfeitamente acordadas, tenham 
instantaneamente a mesma ideia?

“São dois Espíritos simpáticos, que se comunicam e veem reci-
procamente seus pensamentos respectivos, embora não estejam 
adormecidos os corpos.”

Há, entre os Espíritos que se encontram, uma comunicação de pensa-
mento, que dá causa a que duas pessoas se vejam e compreendam sem 
precisarem dos sinais ostensivos da linguagem. Poder-se-ia dizer que 
falam entre si a linguagem dos Espíritos.

Letargia, catalepsia, mortes aparentes

422.	 Os letárgicos e os catalépticos, em geral, veem e ouvem o que em 
derredor se diz e faz, sem que possam exprimir que estão vendo e 
ouvindo. É pelos olhos e pelos ouvidos que têm essas percepções?

“Não; pelo Espírito. O Espírito tem consciência de si, mas não 
pode comunicar-se.”

a) Por quê? 

“Porque a isso se opõe o estado do corpo. E esse estado especial 
dos órgãos vos prova que no homem há alguma coisa mais do que 
o corpo, pois que, então, o corpo já não funciona e, no entanto, 
o Espírito se mostra ativo.”

423.	 Na letargia, pode o Espírito separar-se inteiramente do corpo, de 
modo a imprimir-lhe todas as aparências da morte e voltar depois a 
habitá-lo?

“Na letargia, o corpo não está morto, porquanto há funções 
que continuam a executar-se. Sua vitalidade se encontra em 
estado latente, como na crisálida, porém não aniquilada. Ora, 
enquanto o corpo vive, o Espírito se lhe acha ligado. Rompen-
do-se, por efeito da morte real e pela desagregação dos órgãos, 
os laços que prendem um ao outro, integral se torna a separa-
ção e o Espírito não volta mais ao seu envoltório. Desde que 



Parte Segunda – Capítulo VIII

224

um homem, aparentemente morto, volve à vida, é que não era 
completa a morte.”

424.	 Por meio de cuidados dispensados a tempo, podem reatar-se laços 
prestes a se desfazerem e restituir-se à vida um ser que definitivamen-
te morreria se não fosse socorrido?

“Sem dúvida e todos os dias tendes a prova disso. O magnetismo, 
em tais casos, constitui, muitas vezes, poderoso meio de ação, 
porque restitui ao corpo o fluido vital que lhe falta para manter o 
funcionamento dos órgãos.”

A letargia e a catalepsia derivam do mesmo princípio, que é a perda 
temporária da sensibilidade e do movimento, por uma causa fisiológica 
ainda inexplicada. Diferem uma da outra em que, na letargia, a suspen-
são das forças vitais é geral e dá ao corpo todas as aparências da morte; 
na catalepsia, fica localizada, podendo atingir uma parte mais ou menos 
extensa do corpo, de sorte a permitir que a inteligência se manifeste li-
vremente, o que a torna inconfundível com a morte. A letargia é sempre 
natural; a catalepsia é por vezes espontânea, mas pode ser provocada e 
suprimida, artificialmente, pela ação magnética.

Sonambulismo

425.	 O sonambulismo natural tem alguma relação com os sonhos? Como 
explicá-lo?

“É um estado de independência do Espírito, mais completo do 
que no sonho, estado em que maior amplitude adquirem suas 
faculdades. A alma tem então percepções de que não dispõe no 
sonho, que é um estado de sonambulismo imperfeito.

No sonambulismo, o Espírito está na posse plena de si mesmo. Os ór-
gãos materiais, achando-se de certa forma em estado de catalepsia, dei-
xam de receber as impressões exteriores. Esse estado se apresenta prin-
cipalmente durante o sono, ocasião em que o Espírito pode abandonar 
provisoriamente o corpo, por se encontrar este gozando do repouso 
indispensável à matéria. Quando se produzem os fatos do sonambulis-
mo, é que o Espírito, preocupado com uma coisa ou outra, se aplica a 
uma ação qualquer, para cuja prática necessita de utilizar-se do corpo. 
Serve-se então deste, como se serve de uma mesa ou de outro objeto 



Da emancipação da alma

225

material no fenômeno das manifestações físicas, ou mesmo como se 
utiliza da mão do médium nas comunicações escritas. Nos sonhos de 
que se tem consciência, os órgãos, inclusive os da memória, começam 
a despertar. Recebem imperfeitamente as impressões produzidas por 
objetos ou causas externas e as comunicam ao Espírito, que, então, 
também em repouso, só experimenta, do que lhe é transmitido, sensa-
ções confusas e, amiúde, desordenadas, sem nenhuma aparente razão 
de ser, mescladas que se apresentam de vagas recordações, quer da exis-
tência atual, quer de anteriores. Facilmente, portanto, se compreende 
por que os sonâmbulos nenhuma lembrança guardam do que se passou 
quando estiveram no estado sonambúlico e por que os sonhos, de que 
se conserva memória, as mais das vezes não têm sentido. Digo — as 
mais das vezes, porque também sucede serem a consequência de lem-
brança exata de acontecimentos de uma vida anterior e até, não raro, 
uma espécie de intuição do futuro.”

426.	 O chamado sonambulismo magnético tem alguma relação com o 
sonambulismo natural?

“É a mesma coisa, com a só diferença de ser provocado.”

427.	 De que natureza é o agente que se chama fluido magnético?

“Fluido vital, eletricidade animalizada, que são modificações do 
fluido universal.”

428.	 Qual a causa da clarividência sonambúlica?

“Já o dissemos: É a alma que vê.”

429.	 Como pode o sonâmbulo ver através dos corpos opacos?

“Não há corpos opacos senão para os vossos grosseiros órgãos. 
Já precedentemente não dissemos que a matéria nenhum obstá-
culo oferece ao Espírito, que livremente a atravessa? Frequente-
mente ouvis o sonâmbulo dizer que vê pela fronte, pelo punho 
etc., porque, achando-vos inteiramente presos à matéria, não 
compreendeis lhe seja possível ver sem o auxílio dos órgãos. Ele 
próprio, pelo desejo que manifestais, julga precisar dos órgãos. 
Se, porém, o deixásseis livre, compreenderia que vê por todas 
as partes do seu corpo, ou, melhor falando, que vê de fora do 
seu corpo.”



Parte Segunda – Capítulo VIII

226

430.	 Pois que a sua clarividência é a de sua alma ou de seu Espírito, por 
que o sonâmbulo não vê tudo e tantas vezes se engana?

“Primeiramente, aos Espíritos imperfeitos não é dado verem tudo 
e tudo saberem. Não ignoras que ainda partilham dos vossos er-
ros e prejuízos. Depois, quando unidos à matéria, não gozam de 
todas as suas faculdades de Espírito. Deus outorgou ao homem 
a faculdade sonambúlica para fim útil e sério, não para que se 
informe do que não deva saber. Eis por que os sonâmbulos nem 
tudo podem dizer.”

431.	 Qual a origem das ideias inatas do sonâmbulo e como pode falar com 
exatidão de coisas que ignora quando desperto, de coisas que estão 
mesmo acima de sua capacidade intelectual?

“É que o sonâmbulo possui mais conhecimentos do que os que 
lhe supões. Apenas, tais conhecimentos dormitam, porque, por 
demasiado imperfeito, seu invólucro corporal não lhe consente 
rememorá-lo. Que é, afinal, um sonâmbulo? Espírito, como nós, 
e que se encontra encarnado na matéria para cumprir a sua mis-
são, despertando dessa letargia quando cai em estado sonambú-
lico. Já te temos dito, repetidamente, que vivemos muitas vezes. 
Esta mudança é que, ao sonâmbulo, como a qualquer Espírito, 
ocasiona a perda material do que haja aprendido em precedente 
existência. Entrando no estado que chamas crise, lembra-se do 
que sabe, mas sempre de modo incompleto. Sabe, mas não pode-
ria dizer donde lhe vem o que sabe, nem como possui os conheci-
mentos que revela. Passada a crise, toda recordação se apaga e ele 
volve à obscuridade.”

Mostra a experiência que os sonâmbulos também recebem comunicações 
de outros Espíritos, que lhes transmitem o que devam dizer e suprem à 
incapacidade que denotam. Isto se verifica principalmente nas prescrições 
médicas. O Espírito do sonâmbulo vê o mal, outro lhe indica o remédio. 
Essa dupla ação é às vezes patente e se revela, além disso, por estas ex-
pressões muito frequentes: dizem-me que diga, ou proíbem-me que diga 
tal coisa. Neste último caso, há sempre perigo em insistir-se por uma 
revelação negada, porque se dá azo a que intervenham Espíritos levianos, 
que falam de tudo sem escrúpulo e sem se importarem com a verdade.



Da emancipação da alma

227

432.	 Como se explica a visão a distância em certos sonâmbulos?

“Durante o sono, a alma não se transporta? O mesmo se dá no 
sonambulismo.”

433.	 O desenvolvimento maior ou menor da clarividência sonambú-
lica depende da organização física ou só da natureza do Espírito 
encarnado?

“De uma e outra. Há disposições físicas que permitem ao Espíri-
to desprender-se mais ou menos facilmente da matéria.”

434.	 As faculdades de que goza o sonâmbulo são as que tem o Espírito 
depois da morte?

“Somente até certo ponto, pois cumpre se atenda à influência da 
matéria a que ainda se acha ligado.”

435.	 Pode o sonâmbulo ver os outros Espíritos?

“A maioria deles os vê muito bem, dependendo do grau e da 
natureza da lucidez de cada um. É muito comum, porém, não 
perceberem, no primeiro momento, que estão vendo Espíritos e 
os tomarem por seres corpóreos. Isso acontece principalmente aos 
que, nada conhecendo do Espiritismo, ainda não compreendem 
a essência dos Espíritos. O fato os espanta e fá-los supor que têm 
diante da vista seres terrenos.” 

O mesmo se dá com os que, tendo morrido, ainda se julgam vivos. 
Nenhuma alteração notando ao seu derredor e parecendo-lhes que os 
Espíritos têm corpos iguais aos nossos, tomam por corpos reais os corpos 
aparentes com que os mesmos Espíritos se lhes apresentam.

436.	 O sonâmbulo que vê, a distância, vê do ponto em que se acha o seu 
corpo, ou do em que está sua alma?

“Por que esta pergunta, desde que sabes ser a alma quem vê e 
não o corpo?”

437.	 Posto que o que se dá, nos fenômenos sonambúlicos, é que a alma se 
transporta, como pode o sonâmbulo experimentar no corpo as sen-
sações do frio e do calor existentes no lugar onde se acha sua alma, 
muitas vezes bem distante do seu invólucro?



Parte Segunda – Capítulo VIII

228

“A alma, em tais casos, não tem deixado inteiramente o corpo; 
conserva-se-lhe presa pelo laço que os liga e que então desempe-
nha o papel de condutor das sensações. Quando duas pessoas se 
comunicam de uma cidade para outra, por meio da eletricidade, 
esta constitui o laço que lhes liga os pensamentos. Daí vem que 
confabulam como se estivessem ao lado uma da outra.”

438.	 O uso que um sonâmbulo faz da sua faculdade influi no estado do 
seu Espírito depois da morte?

“Muito, como o bom ou mau uso que o homem faz de todas as 
faculdades com que Deus o dotou.”

Êxtase

439.	 Que diferença há entre o êxtase e o sonambulismo?

“O êxtase é um sonambulismo mais apurado. A alma do extático 
ainda é mais independente.”

440.	 O Espírito do extático penetra realmente nos mundos superiores?

“Vê esses mundos e compreende a felicidade dos que os habi-
tam, donde lhe nasce o desejo de lá permanecer. Há, porém, 
mundos inacessíveis aos Espíritos que ainda não estão bastante 
purificados.”

441.	 Quando o extático manifesta o desejo de deixar a Terra, fala sincera-
mente, não o retém o instinto de conservação?

“Isso depende do grau de purificação do Espírito. Se verifica que 
a sua futura situação será melhor do que a sua vida presente, 
esforça-se por desatar os laços que o prendem à Terra.”

442.	 Se se deixasse o extático entregue a si mesmo, poderia sua alma 
abandonar definitivamente o corpo?

“Perfeitamente, poderia morrer. Por isso é que preciso se torna 
chamá-lo a voltar, apelando para tudo o que o prende a este mun-
do, fazendo-lhe sobretudo compreender que a maneira mais certa 
de não ficar lá, onde vê que seria feliz, consistiria em partir a 
cadeia que o tem preso ao planeta terreno.”



Da emancipação da alma

229

443.	 Pretendendo que lhe é dado ver coisas que evidentemente são produto 
de uma imaginação que as crenças e prejuízos terrestres impressiona-
ram, não será justo concluir-se que nem tudo o que o extático vê é real?

“O que o extático vê é real para ele, mas como seu Espírito se 
conserva sempre debaixo da influência das ideias terrenas, pode 
acontecer que veja a seu modo, ou melhor, que exprima o que vê 
numa linguagem moldada pelos preconceitos e ideias de que se 
acha imbuído, ou, então, pelos vossos preconceitos e ideias, a fim 
de ser mais bem compreendido. Neste sentido, principalmente, é 
que lhe sucede errar.”

444.	 Que confiança se pode depositar nas revelações dos extáticos?

“O extático está sujeito a enganar-se muito frequentemente, so-
bretudo quando pretende penetrar no que deva continuar a ser 
mistério para o homem, porque, então, se deixa levar pela cor-
rente das suas próprias ideias, ou se torna joguete de Espíritos 
mistificadores, que se aproveitam da sua exaltação para fasciná-lo.”

445.	 Que deduções se podem tirar dos fenômenos do sonambulismo e do 
êxtase? Não constituirão uma espécie de iniciação na vida futura? 

“A bem dizer, mediante esses fenômenos, o homem entrevê a vida 
passada e a vida futura. Estude-os e achará o aclaramento de mais 
de um mistério, que a sua razão inutilmente procura devassar.”

446.	 Poderiam tais fenômenos adequar-se às ideias materialistas?

“Aquele que os estudar de boa-fé e sem prevenções não poderá ser 
materialista, nem ateu.”

Dupla vista

447.	 O fenômeno a que se dá a designação de dupla vista tem alguma 
relação com o sonho e o sonambulismo?

“Tudo isso é uma só coisa. O que se chama dupla vista é ainda 
resultado da libertação do Espírito, sem que o corpo seja adorme-
cido. A dupla vista ou segunda vista é a vista da alma.”



Parte Segunda – Capítulo VIII

230

448.	 É permanente a segunda vista?

“A faculdade é, o exercício não. Nos mundos menos materiais 
do que o vosso, os Espíritos se desprendem mais facilmente e 
se põem em comunicação apenas pelo pensamento, sem que, 
todavia, fique abolida a linguagem articulada. Por isso mesmo, 
em tais mundos, a dupla vista é faculdade permanente, para a 
maioria de seus habitantes, cujo estado normal se pode comparar 
ao dos vossos sonâmbulos lúcidos. Essa também a razão por que 
esses Espíritos se vos manifestam com maior facilidade do que os 
encarnados em corpos mais grosseiros.”

449.	 A segunda vista aparece espontaneamente ou por efeito da vontade de 
quem a possui como faculdade? 

“As mais das vezes é espontânea, porém, a vontade também de-
sempenha com grande frequência importante papel no seu apare-
cimento. Toma, para exemplo, de umas dessas pessoas a quem se 
dá o nome de ledoras da buena-dicha, algumas das quais dispõem 
desta faculdade, e verás que é com o auxílio da própria vontade que 
se colocam no estado de terem a dupla vista e o que chamas visão.”

450.	 A dupla vista é suscetível de desenvolver-se pelo exercício?

“Sim, do trabalho sempre resulta o progresso e a dissipação do 
véu que encobre as coisas.” 

a) Esta faculdade tem qualquer ligação com a organização física? 

“Incontestavelmente, o organismo influi para a sua existência. Há 
organismos que lhe são refratários.”

451.	 Por que a segunda vista parece hereditária em algumas famílias?

“Por semelhança da organização, que se transmite como as ou-
tras qualidades físicas. Depois, a faculdade se desenvolve por uma 
espécie de educação, que também se transmite de um a outro.”

452.	 É exato que certas circunstâncias desenvolvem a segunda vista?

“A moléstia, a proximidade do perigo, uma grande comoção po-
dem desenvolvê-la. O corpo, às vezes, vem a achar-se num estado 



Da emancipação da alma

231

especial que faculta ao Espírito ver o que não podeis ver com os 
olhos carnais.” 

Nas épocas de crises e de calamidades, as grandes emoções, todas as cau-
sas, enfim, de superexcitação do moral provocam não raro o desenvolvi-
mento da dupla vista. Parece que a Providência, quando um perigo nos 
ameaça, nos dá o meio de conjurá-lo. Todas as seitas e partidos persegui-
dos oferecem múltiplos exemplos desse fato.

453.	 As pessoas dotadas de dupla vista sempre têm consciência de que a 
possuem?

“Nem sempre. Consideram isso coisa perfeitamente natural e 
muitos creem que, se cada um observasse o que se passa consigo, 
todos verificariam que são como eles.”

454.	 Poder-se-ia atribuir a uma espécie de segunda vista a perspicácia 
de algumas pessoas que, sem nada apresentarem de extraordinário, 
apreciam as coisas com mais precisão do que outras?

“É sempre a alma a irradiar mais livremente e a apreciar melhor 
do que sob o véu da matéria.”

a) Pode esta faculdade, em alguns casos, dar a presciência das coisas?

“Pode. Também dá os pressentimentos, pois que muitos são os 
graus em que ela existe, sendo possível que num mesmo indiví-
duo exista em todos os graus, ou em alguns somente.” 

Resumo teórico do sonambulismo, do êxtase e da dupla vista

455.	 Os fenômenos do sonambulismo natural se produzem espontanea
mente e independem de qualquer causa exterior conhecida. Em 
certas pessoas dotadas de especial organização, porém, podem ser 
provocados artificialmente, pela ação do agente magnético.

O estado que se designa pelo nome de sonambulismo magnético 
apenas difere do sonambulismo natural em que um é provocado, 
enquanto o outro é espontâneo.
O sonambulismo natural constitui fato notório, que ninguém 
mais se lembra de pôr em dúvida, não obstante o aspecto mara-
vilhoso dos fenômenos a que dá lugar. Por que seria então mais 



Parte Segunda – Capítulo VIII

232

extraordinário ou irracional o sonambulismo magnético? Apenas 
por produzir-se artificialmente, como tantas outras coisas? Os 
charlatães o exploram, dizem. Razão a mais para que não lhes seja 
deixado nas mãos. Quando a Ciência se houver apropriado dele, 
muito menos crédito terão os charlatães junto às massas popula-
res. Enquanto isso não se verifica, como o sonambulismo, natural 
ou artificial, é um fato, e como contra fatos não há raciocínio 
possível, vai ele ganhando terreno, apesar da má vontade de al-
guns, no seio da própria Ciência, no qual penetra por uma imen-
sidade de portinhas, em vez de entrar pela porta larga. Quando lá 
estiver totalmente, terão que aceitá-lo sem contextação.
Para o Espiritismo, o sonambulismo é mais do que um fenôme-
no psicológico, é uma luz projetada sobre a psicologia. É aí que 
se pode estudar a alma, porque é onde esta se mostra a desco-
berto. Ora, um dos fenômenos que a caracterizam é o da clarivi-
dência independente dos órgãos ordinários da vista. Fundam-se 
os que contestam este fato em que o sonâmbulo nem sempre 
vê, e à vontade do experimentador, como com os olhos. Será de 
admirar que difiram os efeitos, quando diferentes são os meios? 
Será racional que se pretenda obter os mesmos efeitos, quando 
há e quando não há o instrumento? A alma tem suas proprieda-
des, como os olhos têm as suas. Cumpre julgá-las em si mesmas 
e não por analogia. 
De uma causa única se originam a clarividência do sonâmbulo 
magnético e a do sonâmbulo natural. É um atributo da alma, 
uma faculdade inerente a todas as partes do ser incorpóreo que 
existe em nós e cujos limites não são outros senão os assinados à 
própria alma. O sonâmbulo vê em todos os lugares em que sua 
alma possa transportar-se, qualquer que seja a longitude.
No caso de visão a distância, o sonâmbulo não vê as coisas de 
onde está o seu corpo, como por meio de um telescópio. Vê 
as presentes, como se se achasse no lugar onde elas existem, 
porque sua alma, em realidade, lá está. Por isso é que seu corpo 
fica como que aniquilado e privado de sensação, até que a alma 
volte a habitá-lo novamente. Essa separação parcial da alma e 
do corpo constitui um estado anormal, suscetível de duração 



Da emancipação da alma

233

mais ou menos longa, porém, não indefinida. Daí a fadiga que o 
corpo experimenta após certo tempo, mormente quando aquela 
se entrega a um trabalho ativo.
A vista da alma ou do Espírito não é circunscrita e não tem sede 
determinada. Eis por que os sonâmbulos não lhe podem marcar 
órgão especial. Veem porque veem, sem saberem o motivo nem 
o modo, uma vez que, para eles, na condição de Espíritos, a vista 
carece de foco próprio. Se se reportam ao corpo, esse foco lhes pa-
rece estar nos centros em que maior é a atividade vital, principal-
mente no cérebro, na região do epigástrio, ou no órgão que con-
siderem o ponto de ligação mais forte entre o Espírito e o corpo.
O poder da lucidez sonambúlica não é ilimitado. O Espírito, 
mesmo quando completamente livre, tem restringidos seus co-
nhecimentos e faculdades, conforme o grau de perfeição que haja 
alcançado. Ainda mais restringidos os tem quando ligado à maté-
ria, a cuja influência está sujeito. É o que motiva não ser univer-
sal, nem infalível, a clarividência sonambúlica. E tanto menos se 
pode contar com a sua infalibilidade, quanto mais desviada seja 
do fim visado pela natureza e transformada em objeto de curiosi-
dade e de experimentação.
No estado de desprendimento em que fica colocado, o Espírito 
do sonâmbulo entra em comunicação mais fácil com os outros 
Espíritos encarnados ou não encarnados, comunicação que se 
estabelece pelo contato dos fluidos, que compõem os perispí
ritos e servem de transmissão ao pensamento, como o fio 
elétrico. O sonâmbulo não precisa, portanto, que se lhe expri-
mam os pensamentos por meio da palavra articulada. Ele os 
sente e adivinha. É o que o torna eminentemente impressio
nável e sujeito às influências da atmosfera moral que o envolva. 
Essa também a razão por que uma assistência muito numerosa 
e a presença de curiosos mais ou menos malevolentes lhe pre-
judicam de modo essencial o desenvolvimento das faculdades 
que, por assim dizer, se contraem, só se desdobrando com 
toda a liberdade num meio íntimo ou simpático. A presença de 
pessoas mal-intencionadas ou antipáticas lhe produz efeito idênti-
co ao do contato da mão na sensitiva. 



Parte Segunda – Capítulo VIII

234

O sonâmbulo vê ao mesmo tempo o seu próprio Espírito e o seu 
corpo, os quais constituem, por assim dizer, dois seres que lhe 
representam a dupla existência corpórea e espiritual, existências 
que, entretanto, se confundem, mediante os laços que as unem. 
Nem sempre o sonâmbulo se apercebe de tal situação e essa dua
lidade faz que muitas vezes fale de si, como se falasse de outra 
pessoa. É que ora é o ser corpóreo que fala ao ser espiritual, ora é 
este que fala àquele.
Em cada uma de suas existências corporais, o Espírito adquire um 
acréscimo de conhecimentos e de experiência. Esquece-os par-
cialmente, quando encarnado em matéria por demais grosseira, 
porém, deles se recorda como Espírito. Assim é que certos sonâm-
bulos revelam conhecimentos acima do grau da instrução que 
possuem e mesmo superiores às suas aparentes capacidades inte-
lectuais. Portanto, da inferioridade intelectual e científica do so-
nâmbulo, quando desperto, nada se pode inferir com relação aos 
conhecimentos que porventura revele no estado de lucidez. Con-
forme as circunstâncias e o fim que se tenha em vista, ele os pode 
haurir da sua própria experiência, da sua clarividência relativa às 
coisas presentes, ou dos conselhos que receba de outros Espíritos. 
Podendo o seu próprio Espírito ser mais ou menos adiantado, 
possível lhe é dizer coisas mais ou menos certas.
Pelos fenômenos do sonambulismo, quer natural, quer magné-
tico, a Providência nos dá a prova irrecusável da existência e da 
independência da alma e nos faz assistir ao sublime espetáculo 
da sua emancipação. Abre-nos, dessa maneira, o livro do nosso 
destino. Quando o sonâmbulo descreve o que se passa a distân-
cia, é evidente que vê, mas não com os olhos do corpo. Vê-se a si 
mesmo e se sente transportado ao lugar onde vê o que descreve. Lá 
se acha, pois, alguma coisa dele e, não podendo essa alguma coisa 
ser o seu corpo, necessariamente é sua alma ou Espírito. Enquan-
to o homem se perde nas sutilezas de uma metafísica abstrata e 
ininteligível, em busca das causas da nossa existência moral, Deus 
cotidianamente nos põe sob os olhos e ao alcance da mão os mais 
simples e patentes meios de estudarmos a psicologia experimental.



Da emancipação da alma

235

O êxtase é o estado em que a independência da alma, com relação 
ao corpo, se manifesta de modo mais sensível e se torna, de certa 
forma, palpável.
No sonho e no sonambulismo, o Espírito anda em giro pelos 
mundos terrestres. No êxtase, penetra em um mundo desconhe-
cido, o dos Espíritos etéreos, com os quais entra em comunica-
ção, sem que, todavia, lhe seja lícito ultrapassar certos limites, 
porque, se os transpusesse, totalmente se partiriam os laços que o 
prendem ao corpo. Cerca-o então resplendente e desusado fulgor, 
inebriam-no harmonias que na Terra se desconhecem, indefinível 
bem-estar o invade: goza antecipadamente da beatitude celeste e 
bem se pode dizer que pousa um pé no limiar da eternidade.
No estado de êxtase, o aniquilamento do corpo é quase completo. 
Fica-lhe somente, pode-se dizer, a vida orgânica. Sente-se que a 
alma se lhe acha presa unicamente por um fio, que mais um pe-
quenino esforço quebraria sem remissão.
Nesse estado, desaparecem todos os pensamentos terrestres, ce-
dendo lugar ao sentimento apurado, que constitui a essência mes-
ma do nosso ser imaterial. Inteiramente entregue a tão sublime 
contemplação, o extático encara a vida apenas como paragem 
momentânea. Considera os bens e os males, as alegrias grosseiras 
e as misérias deste mundo quais incidentes fúteis de uma viagem, 
cujo termo tem a dita de avistar.
Dá-se com os extáticos o que se dá com os sonâmbulos: mais ou 
menos perfeita podem ter a lucidez e o Espírito mais ou menos 
apto a conhecer e compreender as coisas, conforme seja mais ou 
menos elevado. Muitas vezes, porém, há neles mais excitação do 
que verdadeira lucidez, ou, melhor, muitas vezes a exaltação lhes 
prejudica a lucidez. Daí o serem, frequentemente, suas revelações 
um misto de verdades e erros, de coisas grandiosas e coisas ab-
surdas, até ridículas. Dessa exaltação, que é sempre uma causa de 
fraqueza, quando o indivíduo não sabe reprimi-la, Espíritos infe-
riores costumam aproveitar-se para dominar o extático, toman-
do, com tal intuito, aos seus olhos, aparências que mais o aferram 
às ideias que nutre no estado de vigília. Há nisso um escolho, mas 



Parte Segunda – Capítulo VIII

236

nem todos são assim. Cabe-nos tudo julgar friamente e pesar-lhes 
as revelações na balança da razão.
A emancipação da alma se verifica às vezes no estado de vigília e 
produz o fenômeno conhecido pelo nome de segunda vista ou du-
pla vista, que é a faculdade graças à qual quem a possui vê, ouve 
e sente  além dos limites dos sentidos humanos. Percebe o que exista 
até onde estende a alma a sua ação. Vê, por assim dizer, através da 
vista ordinária e como por uma espécie de miragem.
No momento em que o fenômeno da segunda vista se produz, o 
estado físico do indivíduo se acha sensivelmente modificado. O 
olhar apresenta alguma coisa de vago. Ele olha sem ver. Toda a 
sua fisionomia reflete uma como exaltação. Nota-se que os órgãos 
visuais se conservam alheios ao fenômeno, pelo fato de a visão 
persistir, malgrado a oclusão dos olhos.
Aos dotados desta faculdade ela se afigura tão natural, como a que 
todos temos de ver. Consideram-na um atributo de seus próprios 
seres, que em nada lhes parecem excepcionais. De ordinário, o 
esquecimento se segue a essa lucidez passageira, cuja lembrança, 
tornando-se cada vez mais vaga, acaba por desaparecer, como a 
de um sonho.
O poder da vista dupla varia, indo desde a sensação confusa até a 
percepção clara e nítida das coisas presentes ou ausentes. Quando 
rudimentar, confere a certas pessoas o tato, a perspicácia, uma 
certa segurança nos atos, a que se pode dar o qualificativo de pre-
cisão de golpe de vista moral. Um pouco desenvolvida, desperta os 
pressentimentos. Mais desenvolvida, mostra os acontecimentos 
que deram ou estão para dar-se.
O sonambulismo natural e artificial, o êxtase e a dupla vista são 
efeitos vários, ou de modalidades diversas, de uma mesma causa. 
Esses fenômenos, como os sonhos, estão na ordem da natureza. 
Tal a razão por que hão existido em todos os tempos. A História 
mostra que foram sempre conhecidos e até explorados desde a 
mais remota antiguidade e neles se nos depara a explicação de 
uma imensidade de fatos que os preconceitos fizeram fossem 
tidos por sobrenaturais.



CAPÍTULO IX

M

Da intervenção dos Espíritos 
no mundo corporal

• Faculdade que têm os Espíritos de penetrar os nossos pensamentos 
• Influência oculta dos Espíritos em nossos pensamentos e atos • Possessos 
• Convulsionários • Afeição que os Espíritos votam a certas pessoas • Anjos 
da guarda. Espíritos protetores, familiares ou simpáticos • Pressentimentos 

• Influência dos Espíritos nos acontecimentos da vida • Ação dos 
Espíritos nos fenômenos da Natureza • Os Espíritos durante os combates 

• Pactos • Poder oculto. Talismãs. Feiticeiros • Bênçãos e maldições

Faculdade que têm os Espíritos de 
penetrar os nossos pensamentos

456.	 Veem os Espíritos tudo o que fazemos?

“Podem ver, pois que constantemente vos rodeiam. Cada um, 
porém, só vê aquilo a que dá atenção. Não se ocupam com o que 
lhes é indiferente.”

457.	 Podem os Espíritos conhecer os nossos mais secretos pensamentos?

“Muitas vezes chegam a conhecer o que desejaríeis ocultar de vós 
mesmos. Nem atos, nem pensamentos se lhes podem dissimular.” 

a) Assim, mais fácil nos seria ocultar de uma pessoa viva qualquer 
coisa, do que a esconder dessa mesma pessoa depois de morta?



Parte Segunda – Capítulo IX

238

“Certamente. Quando vos julgais muito ocultos, é comum terdes 
ao vosso lado uma multidão de Espíritos que vos observam.”

458.	 Que pensam de nós os Espíritos que nos cercam e observam?

“Depende. Os levianos riem das pequenas partidas que vos pre-
gam e zombam das vossas impaciências. Os Espíritos sérios se 
condoem dos vossos reveses e procuram ajudar-vos.”

Influência oculta dos Espíritos em nossos pensamentos e atos

459.	 Influem os Espíritos em nossos pensamentos e em nossos atos?

“Muito mais do que imaginais. Influem a tal ponto que, de ordi-
nário, são eles que vos dirigem.”

460.	 De par com os pensamentos que nos são próprios, outros haverá que 
nos sejam sugeridos?

“Vossa alma é um Espírito que pensa. Não ignorais que, frequen-
temente, muitos pensamentos vos acodem a um tempo sobre o 
mesmo assunto e, não raro, contrários uns aos outros. Pois bem! 
No conjunto deles, estão sempre de mistura os vossos com os 
nossos. Daí a incerteza em que vos vedes. É que tendes em vós 
duas ideias a se combaterem.”

461.	 Como havemos de distinguir os pensamentos que nos são próprios dos 
que nos são sugeridos?

“Quando um pensamento vos é sugerido, tendes a impressão de 
que alguém vos fala. Geralmente, os pensamentos próprios são os 
que acodem em primeiro lugar. Afinal, não vos é de grande inte-
resse estabelecer essa distinção. Muitas vezes, é útil que não sai-
bais fazê-la. Não a fazendo, obra o homem com mais liberdade. 
Se se decide pelo bem, é voluntariamente que o pratica; se toma 
o mau caminho, maior será a sua responsabilidade.”

462.	 É sempre de dentro de si mesmos que os homens inteligentes e de gênio 
tiram suas ideias?

“Algumas vezes, elas lhes vêm do seu próprio Espírito, porém, 
de outras muitas, lhes são sugeridas por Espíritos que os julgam 



Da intervenção dos Espíritos no mundo corporal

239

capazes de compreendê-las e dignos de vulgarizá-las. Quando tais 
homens não as acham em si mesmos, apelam para a inspiração. 
Fazem assim, sem o suspeitarem, uma verdadeira evocação.” 

Se fora útil que pudéssemos distinguir claramente os nossos pensa-
mentos próprios dos que nos são sugeridos, Deus nos houvera propor-
cionado os meios de o conseguirmos, como nos concedeu o de dife-
rençarmos o dia da noite. Quando uma coisa se conserva imprecisa, é 
que convém assim aconteça.

463.	 Diz-se comumente ser sempre bom o primeiro impulso. É exato?

“Pode ser bom ou mau, conforme a natureza do Espírito encarna-
do. É sempre bom naquele que atende às boas inspirações.”

464.	 Como distinguirmos se um pensamento sugerido procede de um bom 
Espírito ou de um Espírito mau?

“Estudai o caso. Os bons Espíritos só para o bem aconselham. 
Compete-vos discernir.”

465.	 Com que fim os Espíritos imperfeitos nos induzem ao mal?

“Para que sofrais como eles sofrem.”

a) E isso lhes diminui os sofrimentos?

“Não, mas fazem-no por inveja, por não poderem suportar que 
haja seres felizes.”

b) De que natureza é o sofrimento que procuram infligir aos outros?

“Os que resultam de ser de ordem inferior a criatura e de estar 
afastada de Deus.”

466.	 Por que permite Deus que Espíritos nos excitem ao mal?

“Os Espíritos imperfeitos são instrumentos próprios a pôr em 
prova a fé e a constância dos homens na prática do bem. Como 
Espírito que és, tens que progredir na ciência do infinito. Daí 
o passares pelas provas do mal, para chegares ao bem. A nossa 
missão consiste em te colocarmos no bom caminho. Desde que 
sobre ti atuam influências más, é que as atrais, desejando o mal; 
porquanto os Espíritos inferiores correm a te auxiliar no mal, 
logo que desejes praticá-lo. Só quando queiras o mal, podem eles 



Parte Segunda – Capítulo IX

240

ajudar-te para a prática do mal. Se fores propenso ao assassínio, 
terás em torno de ti uma nuvem de Espíritos a te alimentarem no 
íntimo esse pendor. Outros também te cercarão, esforçando-se 
por te influenciarem para o bem, o que restabelece o equilíbrio 
da balança e te deixa senhor dos teus atos.”

É assim que Deus confia à nossa consciência a escolha do caminho que 
devamos seguir e a liberdade de ceder a uma ou outra das influências 
contrárias que se exercem sobre nós.

467.	 Pode o homem eximir-se da influência dos Espíritos que procuram 
arrastá-lo ao mal?

“Pode, visto que tais Espíritos só se apegam aos que, pelos seus de-
sejos, os chamam, ou aos que, pelos seus pensamentos, os atraem.”

468.	 Renunciam às suas tentativas os Espíritos cuja influência a vontade 
do homem repele?

“Que querias que fizessem? Quando nada conseguem, abando-
nam o campo. Entretanto, ficam à espreita de um momento pro-
pício, como o gato que tocaia o rato.”

469.	 Por que meio podemos neutralizar a influência dos maus Espíritos?

“Praticando o bem e pondo em Deus toda a vossa confiança, re-
pelireis a influência dos Espíritos inferiores e aniquilareis o impé-
rio que desejem ter sobre vós. Guardai-vos de atender às sugestões 
dos Espíritos que vos suscitam maus pensamentos, que sopram 
a discórdia entre vós outros e que vos insuflam as paixões más. 
Desconfiai especialmente dos que vos exaltam o orgulho, pois 
que esses vos assaltam pelo lado fraco. Essa a razão por que Jesus, 
na oração dominical, vos ensinou a dizer: ‘Senhor! não nos deixes 
cair em tentação, mas livra-nos do mal’.”

470.	 Os Espíritos, que ao mal procuram induzir-nos e que põem assim 
em prova a nossa firmeza no bem, procedem desse modo cumprindo 
missão? E, se assim é, cabe-lhes alguma responsabilidade?

“A nenhum Espírito é dada a missão de praticar o mal. Aque-
le que o faz fá-lo por conta própria, sujeitando-se, portanto, às 
consequências. Pode Deus permitir-lhe que assim proceda, para 



Da intervenção dos Espíritos no mundo corporal

241

vos experimentar; nunca, porém, lhe determina tal procedimen-
to. Compete-vos, pois, repeli-lo.”

471.	 Quando experimentamos uma sensação de angústia, de ansiedade 
indefinível, ou de íntima satisfação, sem que lhe conheçamos a causa, 
devemos atribuí-la unicamente a uma disposição física?

“É quase sempre efeito das comunicações em que inconscien-
temente entrais com os Espíritos, ou da que com eles tivestes 
durante o sono.”

472.	 Os Espíritos que procuram atrair-nos para o mal se limitam a aprovei-
tar as circunstâncias em que nos achamos, ou podem também criá-las?

“Aproveitam as circunstâncias ocorrentes, mas também costu-
mam criá-las, impelindo-vos, mau grado vosso, para aquilo que 
cobiçais. Assim, por exemplo, encontra um homem, no seu ca-
minho, certa quantia. Não penseis tenham sido os Espíritos que 
a trouxeram para ali, mas eles podem inspirar ao homem a ideia 
de tomar aquela direção e sugerir-lhe depois a de se apoderar da 
importância achada, enquanto outros lhe sugerem a de restituir 
o dinheiro ao seu legítimo dono. O mesmo se dá com relação a 
todas as demais tentações.”

Possessos

473.	 Pode um Espírito tomar temporariamente o invólucro corporal de 
uma pessoa viva, isto é, introduzir-se num corpo animado e obrar em 
lugar do outro que se acha encarnado neste corpo?

“O Espírito não entra em um corpo como entras numa casa. 
Identifica-se com um Espírito encarnado, cujos defeitos e qua-
lidades sejam os mesmos que os seus, a fim de obrar com ele. O 
encarnado é sempre quem atua, conforme quer, sobre a matéria 
de que se acha revestido. Um Espírito não pode substituir-se ao 
que está encarnado, por isso que este terá que permanecer ligado 
ao seu corpo até ao termo fixado para sua existência material.”

474.	 Desde que não há possessão propriamente dita, isto é, coabitação de 
dois Espíritos no mesmo corpo, pode a alma ficar na dependência de 



Parte Segunda – Capítulo IX

242

outro Espírito, de modo a se achar subjugada ou obsidiada ao ponto 
de a sua vontade vir a achar-se, de certa maneira, paralisada?

“Sem dúvida e são esses os verdadeiros possessos, mas é preciso 
saibas que essa dominação não se efetua nunca sem que aquele 
que a sofre o consinta,  quer por sua fraqueza, quer por desejá-la. 
Muitos epiléticos ou loucos, que mais necessitavam de médico 
que de exorcismos, têm sido tomados por possessos.”

O vocábulo  possesso, na sua acepção vulgar, supõe a existência de demô-
nios, isto é, de uma categoria de seres maus por natureza, e a coabitação 
de um desses seres com a alma de um indivíduo, no seu corpo. Pois que, 
nesse sentido, não há demônios e que dois Espíritos não podem habitar 
simultaneamente o mesmo corpo, não há possessos na conformidade da 
ideia a que esta palavra se acha associada. O termo possesso só se deve ad-
mitir como exprimindo a dependência absoluta em que uma alma pode 
achar-se com relação a Espíritos imperfeitos que a subjuguem.

475.	 Pode alguém por si mesmo afastar os maus Espíritos e libertar-se da 
dominação deles?

“Sempre é possível, a quem quer que seja, subtrair-se a um jugo, 
desde que com vontade firme o queira.”

476.	 Pode acontecer que a fascinação exercida pelo mau Espírito seja de 
tal ordem que o subjugado não a perceba? Sendo assim, poderá uma 
terceira pessoa fazer que cesse a sujeição da outra? E, nesse caso, qual 
deve ser a condição dessa terceira pessoa?

“Sendo ela um homem de bem, a sua vontade poderá ter eficácia, 
desde que apele para o concurso dos bons Espíritos, porque, quanto 
mais digna for a pessoa, tanto maior poder terá sobre os Espíritos 
imperfeitos, para afastá-los, e sobre os bons, para os atrair. Todavia, 
nada poderá, se o que estiver subjugado não lhe prestar o seu concur-
so. Há pessoas a quem agrada uma dependência que lhes lisonjeia 
os gostos e os desejos. Qualquer, porém, que seja o caso, aquele 
que não tiver puro o coração nenhuma influência exercerá. Os bons 
Espíritos não lhe atendem ao chamado e os maus não o temem.”

477.	 As fórmulas de exorcismo têm qualquer eficácia sobre os maus 
Espíritos?



Da intervenção dos Espíritos no mundo corporal

243

“Não. Estes últimos riem e se obstinam, quando veem alguém 
tomar isso a sério.”

478.	 Pessoas há, animadas de boas intenções e que, nada obstante, não 
deixam de ser obsidiadas. Qual, então, o melhor meio de nos livrar-
mos dos Espíritos obsessores?

“Cansar-lhes a paciência, nenhum valor lhes dar às sugestões, 
mostrar-lhes que perdem o tempo. Vendo que nada conseguem, 
afastam-se.”

479.	 A prece é meio eficiente para a cura da obsessão?

“A prece é em tudo um poderoso auxílio, mas crede que não basta 
que alguém murmure algumas palavras, para que obtenha o que 
deseja. Deus assiste os que obram, não os que se limitam a pedir. 
É, pois, indispensável que o obsidiado faça, por sua parte, o que 
se torne necessário para destruir em si mesmo a causa da atração 
dos maus Espíritos.”

480.	 Que se deve pensar da expulsão dos demônios, mencionada no Evangelho?

“Depende da interpretação que se lhe dê. Se chamais demônio 
ao mau Espírito que subjugue um indivíduo, desde que se lhe 
destrua a influência, ele terá sido verdadeiramente expulso. Se 
ao demônio atribuirdes a causa de uma enfermidade, quando a 
houverdes curado direis com acerto que expulsastes o demônio. 
Uma coisa pode ser verdadeira ou falsa, conforme o sentido que 
empresteis às palavras. As maiores verdades estão sujeitas a pare-
cer absurdos, uma vez que se atenda apenas à forma, ou que se 
considere como realidade a alegoria. Compreendei bem isto e não 
o esqueçais nunca, pois que se presta a uma aplicação geral.” 

Convulsionários

481.	 Desempenham os Espíritos algum papel nos fenômenos que se dão 
com os indivíduos chamados convulsionários?

“Sim e muito importante, bem como o magnetismo, que é a cau-
sa originária de tais fenômenos. O charlatanismo, porém, os tem 
amiúde explorado e exagerado, de sorte a lançá-los ao ridículo.”



Parte Segunda – Capítulo IX

244

a) De que natureza são, em geral, os Espíritos que concorrem para a 
produção desta espécie de fenômenos? 

“Pouco elevada. Supondes que Espíritos superiores se deleitem 
com tais coisas?”

482.	 Como é que sucede estender-se subitamente a toda uma população o 
estado anormal dos convulsionários e dos que sofrem de crises nervosas?

“Efeito de simpatia. As disposições morais se comunicam mui fa-
cilmente, em certos casos. Não és tão alheio aos efeitos magnéti-
cos que não compreendas isto e a parte que alguns Espíritos natu-
ralmente tomam no fato, por simpatia com os que os provocam.” 

Entre as singulares faculdades que se notam nos convulsionários, algu-
mas facilmente se reconhecem, de que numerosos exemplos oferecem 
o sonambulismo e o magnetismo, tais como, além de outras, a insen-
sibilidade física, a leitura do pensamento, a transmissão das dores, por 
simpatia etc. Não há, pois, duvidar de que aqueles em quem tais crises se 
manifestam estejam numa espécie de sonambulismo desperto, provoca-
do pela influência que exercem uns sobre os outros. Eles são ao mesmo 
tempo magnetizadores e magnetizados, inconscientemente.

483.	 Qual a causa da insensibilidade física que se observa em alguns con-
vulsionários, assim como em outros indivíduos submetidos às mais 
atrozes torturas?

“Em alguns é, exclusivamente, efeito do magnetismo, que atua 
sobre o sistema nervoso, do mesmo modo que certas substâncias. 
Em outros, a exaltação do pensamento embota a sensibilidade. 
Dir-se-ia que nestes a vida se retirou do corpo, para se concentrar 
toda no Espírito. Não sabeis que, quando o Espírito está viva-
mente preocupado com uma coisa, o corpo nada sente, nada vê 
e nada ouve?”

A exaltação fanática e o entusiasmo hão proporcionado, em casos de 
suplícios, múltiplos exemplos de uma calma e de um sangue frio que não 
seriam capazes de triunfar de uma dor aguda, senão admitindo-se que 
a sensibilidade se acha neutralizada, como por efeito de um anestésico. 
Sabe-se que, no ardor da batalha, combatentes há que não se apercebem 
de que estão gravemente feridos, ao passo que, em circunstâncias ordi-
nárias, uma simples arranhadura os poria trêmulos.



Da intervenção dos Espíritos no mundo corporal

245

Visto que esses fenômenos dependem de uma causa física e da ação de 
certos Espíritos, lícito se torna perguntar como há podido uma autorida-
de pública fazê-los cessar em alguns casos. Simples a razão. Meramente 
secundária é aqui a ação dos Espíritos, que nada mais fazem do que 
aproveitar-se de uma disposição natural. A autoridade não suprimiu essa 
disposição, mas a causa que a entretinha e exaltava. De ativa que era, 
passou esta a ser latente. E a autoridade teve razão para assim proceder, 
porque do fato resultava abuso e escândalo. Sabe-se, ademais, que seme-
lhante intervenção nenhum poder absolutamente tem, quando a ação 
dos Espíritos é direta e espontânea.

Afeição que os Espíritos votam a certas pessoas

484.	 Os Espíritos se afeiçoam de preferência a certas pessoas?

“Os bons Espíritos simpatizam com os homens de bem, ou sus-
cetíveis de se melhorarem. Os Espíritos inferiores com os homens 
viciosos, ou que podem tornar-se tais. Daí suas afeições, como 
consequência da conformidade dos sentimentos.”

485.	 É exclusivamente moral a afeição que os Espíritos votam a certas pessoas?

“A verdadeira afeição nada tem de carnal, mas quando um Espíri-
to se apega a uma pessoa, nem sempre o faz só por afeição. À esti-
ma que essa pessoa lhe inspira pode agregar-se uma reminiscência 
das paixões humanas.”

486.	 Interessam-se os Espíritos pelas nossas desgraças e pela nossa prosperi-
dade? Afligem-se os que nos querem bem com os males que padecemos 
durante a vida?

“Os bons Espíritos fazem todo o bem que lhes seja possível e 
se sentem ditosos com as vossas alegrias. Afligem-se com os 
vossos males, quando os não suportais com resignação, por-
que nenhum benefício então tirais deles, assemelhando-vos, 
em tais casos, ao doente que rejeita a beberagem amarga que 
o há de curar.”

487.	 Dentre os nossos males, de que natureza são os de que mais se afligem 
os Espíritos por nossa causa? Serão os males físicos ou os morais?



Parte Segunda – Capítulo IX

246

“O vosso egoísmo e a dureza dos vossos corações. Daí decorre 
tudo o mais. Riem-se de todos esses males imaginários que nas-
cem do orgulho e da ambição. Rejubilam com os que redundam 
na abreviação do tempo das vossas provas.”

Sabendo ser transitória a vida corporal e que as tribulações que lhe são 
inerentes constituem meios de alcançarmos melhor estado, os Espíritos 
mais se afligem pelos nossos males devidos a causas de ordem moral, do 
que pelos nossos sofrimentos físicos, todos passageiros.

Pouco se incomodam com as desgraças que apenas atingem as nossas 
ideias mundanas, tal qual fazemos com as mágoas pueris das crianças.

Vendo nas amarguras da vida um meio de nos adiantarmos, os Espíri-
tos as consideram como a crise ocasional de que resultará a salvação do 
doente. Compadecem-se dos nossos sofrimentos, como nos compade-
cemos dos de um amigo. Porém, enxergando as coisas de um ponto de 
vista mais justo, os apreciam de um modo diverso do nosso. Então, ao 
passo que os bons nos levantam o ânimo no interesse do nosso futuro, os 
outros nos impelem ao desespero, objetivando comprometer-nos.

488.	 Os parentes e amigos, que nos precederam na outra vida, maior sim-
patia nos votam do que os Espíritos que nos são estranhos?

“Sem dúvida e quase sempre vos protegem como Espíritos, de 
acordo com o poder de que dispõem.”

a) São sensíveis à afeição que lhes conservamos?

“Muito sensíveis, mas esquecem-se dos que os olvidam.”

Anjos da guarda. Espíritos protetores, 
familiares ou simpáticos

489.	 Há Espíritos que se ligam particularmente a um indivíduo para 
protegê-lo?

“Há o irmão espiritual, o que chamais o bom Espírito ou o bom 
gênio.”

490.	 Que se deve entender por anjo de guarda ou anjo guardião?

“O Espírito protetor, pertencente a uma ordem elevada.”



Da intervenção dos Espíritos no mundo corporal

247

491.	 Qual a missão do Espírito protetor?

“A de um pai com relação aos filhos; a de guiar o seu protegido 
pela senda do bem, auxiliá-lo com seus conselhos, consolá-lo nas 
suas aflições, levantar-lhe o ânimo nas provas da vida.”

492.	 O Espírito protetor se dedica ao indivíduo desde o seu nascimento?

“Desde o nascimento até a morte e muitas vezes o acompanha na 
vida espírita, depois da morte, e mesmo através de muitas exis-
tências corpóreas, que mais não são do que fases curtíssimas da 
vida do Espírito.”

493.	 É voluntária ou obrigatória a missão do Espírito protetor?

“O Espírito fica obrigado a vos assistir, uma vez que aceitou esse 
encargo. Cabe-lhe, porém, o direito de escolher, para seus prote-
gidos, seres que lhe sejam simpáticos. Para alguns, é um prazer; 
para outros, missão ou dever.”

a) Dedicando-se a uma pessoa, renuncia o Espírito a proteger outros 
indivíduos?

“Não, mas protege-os menos exclusivamente.”

494.	 O Espírito protetor fica fatalmente preso à criatura confiada à sua 
guarda?

“Frequentemente sucede que alguns Espíritos deixam suas posi-
ções de protetores para desempenhar diversas missões, mas, nesse 
caso, outros os substituem.”

495.	 Poderá dar-se que o Espírito protetor abandone o seu protegido, por 
se lhe mostrar este rebelde aos conselhos?

“Afasta-se, quando vê que seus conselhos são inúteis e que mais 
forte é, no seu protegido, a decisão de submeter-se à influência 
dos Espíritos inferiores. Não o abandona completamente, porém, 
e sempre se faz ouvir. É então o homem quem tapa os ouvidos. O 
protetor volta desde que este o chame.
É uma doutrina, esta, dos anjos guardiães, que, pelo seu encanto 
e doçura, devera converter os mais incrédulos. Não vos parece 
grandemente consoladora a ideia de terdes sempre junto de vós 



Parte Segunda – Capítulo IX

248

seres que vos são superiores, prontos sempre a vos aconselhar e 
amparar, a vos ajudar na ascensão da abrupta montanha do bem; 
mais sinceros e dedicados amigos do que todos os que mais inti-
mamente se vos liguem na Terra? Eles se acham ao vosso lado por 
ordem de Deus. Foi Deus quem aí os colocou e, aí permanecendo 
por amor de Deus, desempenham bela, porém penosa missão. 
Sim, onde quer que estejais, estarão convosco. Nem nos cárceres, 
nem nos hospitais, nem nos lugares de devassidão, nem na soli-
dão, estais separados desses amigos a quem não podeis ver, mas 
cujo brando influxo vossa alma sente, ao mesmo tempo que lhes 
ouve os ponderados conselhos.
Ah! se conhecêsseis bem esta verdade! Quanto vos ajudaria nos 
momentos de crise! Quanto vos livraria dos maus Espíritos! Mas, 
oh! quantas vezes, no dia solene, não se verá esse anjo constran-
gido a vos observar: ‘Não te aconselhei isto? Entretanto, não o 
fizeste. Não te mostrei o abismo? Contudo, nele te precipitaste! 
Não fiz ecoar na tua consciência a voz da verdade? Preferiste, no 
entanto, seguir os conselhos da mentira!’ Oh! interrogai os vossos 
anjos guardiães; estabelecei entre eles e vós essa terna intimidade 
que reina entre os melhores amigos. Não penseis em lhes ocultar 
nada, pois que eles têm o olhar de Deus e não podeis enganá-los. 
Pensai no futuro; procurai adiantar-vos na vida presente. Assim 
fazendo, encurtareis vossas provas e mais felizes tornareis as vos-
sas existências. Vamos, homens, coragem! De uma vez por todas, 
lançai para longe todos os preconceitos e ideias preconcebidas. 
Entrai na nova senda que diante dos passos se vos abre. Cami-
nhai! Tendes guias, segui-os, que a meta não vos pode faltar, por-
quanto essa meta é o próprio Deus.
Aos que considerem impossível que Espíritos verdadeiramente 
elevados se consagrem a uma tarefa tão laboriosa e de todos os 
instantes, diremos que nós vos influenciamos as almas, estando 
embora muitos milhões de léguas distantes de vós. O espaço, para 
nós, nada é e, não obstante viverem noutro mundo, os nossos 
Espíritos conservam suas ligações com os vossos. Gozamos de 
qualidades que não podeis compreender, mas ficai certos de que 
Deus não nos impôs tarefa superior às nossas forças e de que não 



Da intervenção dos Espíritos no mundo corporal

249

vos deixou sós na Terra, sem amigos e sem amparo. Cada anjo de 
guarda tem o seu protegido, pelo qual vela, como o pai pelo filho. 
Alegra-se, quando o vê no bom caminho; sofre, quando ele lhe 
despreza os conselhos.
Não receeis fatigar-nos com as vossas perguntas. Ao contrário, 
procurai estar sempre em relação conosco. Sereis assim mais for-
tes e mais felizes. São essas comunicações de cada um com o seu 
Espírito familiar que fazem sejam médiuns todos os homens, 
médiuns ignorados hoje, mas que se manifestarão mais tarde 
e se espalharão qual oceano sem margens, levando de roldão a 
incredulidade e a ignorância. Homens doutos, instruí os vossos 
semelhantes; homens de talento, educai os vossos irmãos. Não 
imaginais que obra fazeis desse modo: a do Cristo, a que Deus 
vos impõe. Para que vos outorgou Deus a inteligência e o saber, 
senão para os repartirdes com os vossos irmãos, senão para fazer-
des que se adiantem pela senda que conduz à bem-aventurança, 
à felicidade eterna?” 

São Luís, Santo Agostinho

Nada tem de surpreendente a doutrina dos anjos guardiães, a vela-
rem pelos seus protegidos, malgrado a distância que medeia entre os 
mundos. É, ao contrário, grandiosa e sublime. Não vemos na Terra o 
pai velar pelo filho, ainda que de muito longe, e auxiliá-lo com seus 
conselhos, correspondendo-se com ele? Que motivo de espanto haverá, 
então, em que os Espíritos possam, de um outro mundo, guiar os que, 
habitantes da Terra, eles tomaram sob sua proteção, uma vez que, para 
eles, a distância que vai de um mundo a outro é menor do que a que, 
neste planeta, separa os continentes? Não dispõem, além disso, do flui-
do universal, que entrelaça todos os mundos, tornando-os solidários; 
veículo imenso da transmissão dos pensamentos, como o ar é, para nós, 
o da transmissão do som?

496.	 O Espírito, que abandona o seu protegido, que deixa de lhe fazer 
bem, pode fazer-lhe mal?

“Os bons Espíritos nunca fazem mal. Deixam que o façam aque-
les que lhes tomam o lugar. Costumais então lançar à conta da 



Parte Segunda – Capítulo IX

250

sorte as desgraças que vos acabrunham, quando só as sofreis por 
culpa vossa.”

497.	 Pode um Espírito protetor deixar o seu protegido à mercê de outro 
Espírito que lhe queira fazer mal?

“Os maus Espíritos se unem para neutralizar a ação dos bons, 
mas, se o quiser, o protegido dará toda a força ao seu protetor. 
Pode acontecer que o bom Espírito encontre alhures uma boa 
vontade a ser auxiliada. Aplica-se então em auxiliá-la, aguardando 
que seu protegido lhe volte.”

498.	 Será por não poder lutar contra Espíritos malévolos que um Espírito 
protetor deixa que seu protegido se transvie na vida?

“Não é porque não possa, mas porque não quer. E não quer, 
porque das provas sai o seu protegido mais instruído e perfei-
to. Assiste-o sempre com seus conselhos, dando-os por meio dos 
bons pensamentos que lhe inspira, porém, que quase nunca são 
atendidos. A fraqueza, o descuido ou o orgulho do homem são 
exclusivamente o que empresta força aos maus Espíritos, cujo po-
der todo advém do fato de lhes não opordes resistência.”

499.	 O Espírito protetor está constantemente com o seu protegido? Não 
haverá alguma circunstância em que, sem abandoná-lo, ele o perca 
de vista?

“Há circunstâncias em que não é necessário esteja o Espírito pro-
tetor junto do seu protegido.”

500.	 Momentos haverá em que o Espírito deixe de precisar, de então por 
diante, do seu protetor?

“Sim, quando ele atinge o ponto de poder guiar-se a si mesmo, 
como sucede ao estudante, para o qual um momento chega em 
que não mais precisa de mestre. Isso, porém, não se dá na Terra.”

501.	 Por que é oculta a ação dos Espíritos sobre a nossa existência e por 
que, quando nos protegem, não o fazem de modo ostensivo? 

“Se vos fosse dado contar sempre com a ação deles, não obraríeis 
por vós mesmos e o vosso Espírito não progrediria. Para que este 



Da intervenção dos Espíritos no mundo corporal

251

possa adiantar-se, precisa de experiência, adquirindo-a frequen-
temente à sua custa. É necessário que exercite suas forças, sem 
o que, seria como a criança a quem não consentem que ande 
sozinha. A ação dos Espíritos que vos querem bem é sempre regu-
lada de maneira que não vos tolha o livre-arbítrio, porquanto, se 
não tivésseis responsabilidade, não avançaríeis na senda que vos 
há de conduzir a Deus. Não vendo quem o ampara, o homem 
se confia às suas próprias forças. Sobre ele, entretanto, vela o seu 
guia e, de tempos a tempos, lhe brada, advertindo-o do perigo.”

502.	 O Espírito protetor, que consegue trazer ao bom caminho o seu pro-
tegido, lucra algum bem para si?

“Constitui isso um mérito que lhe é levado em conta, seja para 
seu progresso, seja para sua felicidade. Sente-se ditoso quando vê 
bem-sucedidos os seus esforços, o que representa, para ele, um 
triunfo, como triunfo é, para um preceptor, os bons êxitos do seu 
educando.”

a) É responsável pelo mau resultado de seus esforços?

“Não, pois que fez o que de si dependia.”

503.	 Sofre o Espírito protetor quando vê que seu protegido segue mau ca-
minho, não obstante os avisos que dele recebe? Não há aí uma causa 
de turbação da sua felicidade?

“Compungem-no os erros do seu protegido, a quem lastima. Tal 
aflição, porém, não tem analogia com as angústias da paternidade 
terrena, porque ele sabe que há remédio para o mal e que o que 
não se faz hoje, amanhã se fará.”

504.	 Poderemos sempre saber o nome do Espírito nosso protetor ou anjo de 
guarda?

“Como quereis saber nomes para vós inexistentes? Supondes que 
Espíritos só há os que conheceis?”

a) Como então o podemos invocar, se o não conhecemos?

“Dai-lhe o nome que quiserdes, o de Espírito superior que vos 
inspire simpatia ou veneração. O vosso protetor acudirá ao apelo 



Parte Segunda – Capítulo IX

252

que com esse nome lhe dirigirdes, visto que todos os bons Espíri-
tos são irmãos e se assistem mutuamente.”

505.	 Os protetores, que dão nomes conhecidos, sempre são, realmente, os 
Espíritos das personalidades que tiveram esses nomes?

“Não. Muitas vezes, os que os dão são Espíritos simpáticos aos 
que tais nomes usaram na Terra e, a mando destes, respondem ao 
vosso chamamento. Fazeis questão de nomes; eles tomam um que 
vos inspire confiança. Quando não podeis desempenhar pessoal-
mente determinada missão, não costumais mandar outro, por 
quem respondeis como por vós mesmos, obre em vosso nome?”

506.	 Na vida espírita, reconheceremos o Espírito nosso protetor?

“Decerto, pois não é raro que o tenhais conhecido antes de 
encarnardes.”

507.	 Pertencem todos os Espíritos protetores à classe dos Espíritos elevados? 
Podem contar-se entre os de classe média? Um pai, por exemplo, pode 
tornar-se o Espírito protetor de seu filho?

“Pode, mas a proteção pressupõe certo grau de elevação e um 
poder ou uma virtude a mais, concedidos por Deus. O pai, que 
protege seu filho, também pode ser assistido por um Espírito 
mais elevado.”

508.	 Os Espíritos que se achavam em boas condições ao deixarem a Terra, 
sempre podem proteger os que lhes são caros e que lhes sobrevivem?

“Mais ou menos restrito é o poder de que desfrutam. A situação 
em que se encontram nem sempre lhes permite inteira liberda-
de de ação.”

509.	 Quando em estado de selvageria ou de inferioridade moral, têm os 
homens, igualmente, seus Espíritos protetores? E, assim sendo, esses 
Espíritos são de ordem tão elevada quanto a dos Espíritos protetores 
de homens muito adiantados?

“Todo homem tem um Espírito que por ele vela, mas as mis-
sões são relativas ao fim que visam. Não dais a uma criança, que 
está aprendendo a ler, um professor de filosofia. O progresso do 



Da intervenção dos Espíritos no mundo corporal

253

Espírito familiar guarda relação com o do Espírito protegido. 
Tendo um Espírito que vela por vós, podeis tornar-vos, a vosso 
turno, o protetor de outro que vos seja inferior e os progressos 
que este realize, com o auxílio que lhe dispensardes, contribui-
rão para o vosso adiantamento. Deus não exige do Espírito mais 
do que comportem a sua natureza e o grau de elevação a que já 
chegou.”

510.	 Quando o pai, que vela pelo filho, reencarna, continua a velar por ele?

“Isso é mais difícil. Contudo, de certo modo o faz, pedindo, num 
instante de desprendimento, a um Espírito simpático que o as-
sista nessa missão. Ademais, os Espíritos só aceitam missões que 
possam desempenhar até ao fim.

Encarnado, mormente em mundo onde a existência é material, 
o Espírito se acha muito sujeito ao corpo para poder dedicar-se 
inteiramente a outro Espírito, isto é, para poder assisti-lo pessoal-
mente. Tanto assim que os que ainda se não elevaram bastante 
são também assistidos por outros, que lhes estão acima, de tal 
sorte que, se por qualquer circunstância um vem a faltar, outro 
lhe supre a falta.”

511.	 A cada indivíduo achar-se-á ligado, além do Espírito protetor, um 
mau Espírito, com o fim de impeli-lo ao erro e de lhe proporcionar 
ocasiões de lutar entre o bem e o mal?

“Ligado, não é o termo. É certo que os maus Espíritos procu-
ram desviar do bom caminho o homem, quando se lhes depara 
ocasião. Sempre, porém, que um deles se liga a um indivíduo, 
fá-lo por si mesmo, porque conta ser atendido. Há então luta 
entre o bom e o mau, vencendo aquele por quem o homem se 
deixe influenciar.”

512.	 Podemos ter muitos Espíritos protetores?

“Todo homem conta sempre Espíritos, mais ou menos ele-
vados, que com ele simpatizam, que lhe dedicam afeto e por 
ele se interessam, como também tem junto de si outros que o 
assistem no mal.”



Parte Segunda – Capítulo IX

254

513.	 Os Espíritos que conosco simpatizam atuam em cumprimento de 
missão?

“Não raro, desempenham missão temporária; porém, as mais das 
vezes, são apenas atraídos pela identidade de pensamentos e sen-
timentos, assim para o bem como para o mal.”

a) Parece lícito inferir-se daí que os Espíritos a quem somos simpáti-
cos podem ser bons ou maus, não? 

“Sim, qualquer que seja o seu caráter, o homem sempre encontra 
Espíritos que com ele simpatizem.”

514.	 Os Espíritos familiares são os mesmos a quem chamamos Espíritos 
simpáticos ou Espíritos protetores?

“Há gradações na proteção e na simpatia. Dai-lhes os nomes que 
quiserdes. O Espírito familiar é antes o amigo da casa.”

Das explicações acima e das observações feitas sobre a natureza dos Espí-
ritos que se afeiçoam ao homem, pode-se deduzir o seguinte:

O Espírito protetor, anjo de guarda, ou bom gênio é o que tem por 
missão acompanhar o homem na vida e ajudá-lo a progredir. É sempre 
de natureza superior, com relação ao protegido.

Os Espíritos familiares se ligam a certas pessoas por laços mais ou menos 
duráveis, com o fim de lhes serem úteis, dentro dos limites do poder, 
quase sempre muito restrito, de que dispõem. São bons, porém, muitas 
vezes pouco adiantados e mesmo um tanto levianos. Ocupam-se de boa 
mente com as particularidades da vida íntima e só atuam por ordem ou 
com permissão dos Espíritos protetores.

Os Espíritos simpáticos são os que se sentem atraídos para o nosso lado 
por afeições particulares e ainda por uma certa semelhança de gostos 
e de sentimentos, tanto para o bem como para o mal. De ordinário, a 
duração de suas relações se acha subordinada às circunstâncias.

O mau gênio é um Espírito imperfeito ou perverso, que se liga ao ho-
mem para desviá-lo do bem. Obra, porém, por impulso próprio e não 
no desempenho de missão. A tenacidade da sua ação está em relação 
direta com a maior ou menor facilidade de acesso que encontre por parte 
do homem, que goza sempre da liberdade de escutar-lhe a voz ou de lhe 
cerrar os ouvidos.



Da intervenção dos Espíritos no mundo corporal

255

515.	 Que se há de pensar dessas pessoas que se ligam a certos indivíduos 
para levá-los à perdição, ou para guiá-los pelo bom caminho?

“Efetivamente, certas pessoas exercem sobre outras uma espécie 
de fascinação que parece irresistível. Quando isso se dá no senti-
do do mal, são maus Espíritos, de que outros Espíritos também 
maus se servem para subjugá-las. Deus permite que tal coisa 
ocorra para vos experimentar.”

516.	 Poderiam os nossos bom e mau gênios encarnar, a fim de mais de 
perto nos acompanharem na vida?

“Isso às vezes se dá, porém, o que mais frequentemente se verifica 
é encarregarem dessa missão outros Espíritos encarnados que lhes 
são simpáticos.”

517.	 Haverá Espíritos que se liguem a uma família inteira para protegê-la? 14

“Alguns Espíritos se ligam aos membros de uma determinada fa-
mília, que vivem juntos e unidos pela afeição; mas não acrediteis 
em Espíritos protetores do orgulho das raças.”

518.	 Assim como são atraídos, pela simpatia, para certos indivíduos, são-
-no igualmente os Espíritos, por motivos particulares, para as reu-
niões de indivíduos?

“Os Espíritos preferem estar no meio dos que se lhes asseme-
lham. Acham-se aí mais à vontade e mais certos de serem ouvi-
dos. É pelas suas tendências que o homem atrai os Espíritos e isso 
quer esteja só, quer faça parte de um todo coletivo, como uma 
sociedade, uma cidade ou um povo. Portanto, as sociedades, as 
cidades e os povos são, de acordo com as paixões e o caráter neles 
predominantes, assistidos por Espíritos mais ou menos elevados. 
Os Espíritos imperfeitos se afastam dos que os repelem. Segue-
-se que o aperfeiçoamento moral das coletividades, como o dos 
indivíduos, tende a afastar os maus Espíritos e a atrair os bons, 
que estimulam e alimentam nelas o sentimento do bem, como 
outros lhes podem insuflar as paixões grosseiras.”

14	 N.E.: Ver Nota explicativa, p. 477.



Parte Segunda – Capítulo IX

256

519.	 As aglomerações de indivíduos, como as sociedades, as cidades, as 
nações, têm Espíritos protetores especiais?

“Têm, pela razão de que esses agregados são individualidades co-
letivas que, caminhando para um objetivo comum, precisam de 
uma direção superior.”

520.	 Os Espíritos protetores das coletividades são de natureza mais elevada 
do que os que se ligam aos indivíduos?

“Tudo é relativo ao grau de adiantamento, quer se trate de coleti-
vidades, quer de indivíduos.”

521.	 Podem certos Espíritos auxiliar o progresso das artes, protegendo os 
que às artes se dedicam?

“Há Espíritos protetores especiais e que assistem os que os invo-
cam, quando dignos dessa assistência. Que queres, porém, que 
façam com os que julgam ser o que não são? Não lhes cabe fazer 
que os cegos vejam, nem que os surdos ouçam.”

Os antigos fizeram, desses Espíritos, divindades especiais. As musas 
não eram senão a personificação alegórica dos Espíritos protetores 
das ciências e das artes, como os deuses Lares e Penates simboli-
zavam os Espíritos protetores da família. Também modernamente 
as artes, as diferentes indústrias, as cidades, os países têm seus pa-
tronos, que mais não são do que Espíritos superiores, sob várias 
designações.

Tendo todo homem Espíritos que com ele simpatizam, claro é que, nos 
corpos coletivos, a generalidade dos Espíritos que lhes votam simpatia 
está em proporção com a generalidade dos indivíduos; que os Espíritos 
estranhos são atraídos para essas coletividades pela identidade dos gos-
tos e das ideias; em suma, que esses agregados de pessoas, tanto quanto 
os indivíduos, são mais ou menos bem assistidos e influenciados, de 
acordo com a natureza dos sentimentos dominantes entre os elementos 
que os compõem.

Nos povos, determinam a atração dos Espíritos os costumes, os hábi-
tos, o caráter dominante e sobretudo as leis, porque o caráter de uma 
nação se reflete nas suas leis. Fazendo reinar em seu seio a justiça, os 
homens combatem a influência dos maus Espíritos. Onde quer que 
as leis consagrem coisas injustas, contrárias à Humanidade, os bons 



Da intervenção dos Espíritos no mundo corporal

257

Espíritos ficam em minoria e a multidão que aflui dos maus mantém 
a nação aferrada às suas ideias e paralisa as boas influências parciais, 
que ficam perdidas no conjunto, como insuladas espigas entre espi-
nheiros. Estudando-se os costumes dos povos ou de qualquer reunião 
de homens, facilmente se forma ideia da população oculta que se lhes 
imiscui no modo de pensar e nos atos.

Pressentimentos

522.	 O pressentimento é sempre um aviso do Espírito protetor?

“É o conselho íntimo e oculto de um Espírito que vos quer 
bem. Também está na intuição da escolha que se haja feito. É 
a voz do instinto. Antes de encarnar, tem o Espírito conheci-
mento das fases principais de sua existência, isto é, do gênero 
das provas a que se submete. Tendo estas caráter assinalado, 
ele conserva, no seu foro íntimo, uma espécie de impressão de 
tais provas e esta impressão, que é a voz do instinto, fazendo-
-se ouvir quando lhe chega o momento de sofrê-las, se torna 
pressentimento.”

523.	 Acontecendo que os pressentimentos e a voz do instinto são sempre 
algum tanto vagos, que devemos fazer, na incerteza em que ficamos?

“Quando te achares na incerteza, invoca o teu bom Espírito, ou 
ora a Deus, soberano senhor de todos, e Ele te enviará um de seus 
mensageiros, um de nós.”

524.	 Os avisos dos Espíritos protetores objetivam unicamente o nosso pro-
cedimento moral, ou também o proceder que devamos adotar nos 
assuntos da vida particular?

“Tudo. Eles se esforçam para que vivais o melhor possível, mas 
quase sempre tapais os ouvidos aos avisos salutares e vos tornais 
desgraçados por culpa vossa.”

Os Espíritos protetores nos ajudam com seus conselhos, mediante a voz 
da consciência, que fazem ressoar em nosso íntimo. Como, porém, nem 
sempre ligamos a isso a devida importância, outros conselhos mais dire-
tos eles nos dão, servindo-se das pessoas que nos cercam. Examine cada 
um as diversas circunstâncias felizes ou infelizes de sua vida e verá que 



Parte Segunda – Capítulo IX

258

em muitas ocasiões recebeu conselhos de que se não aproveitou e que lhe 
teriam poupado muitos desgostos, se os houvera escutado.

Influência dos Espíritos nos acontecimentos da vida

525.	 Exercem os Espíritos alguma influência nos acontecimentos da vida?

“Certamente, pois que te aconselham.”

a) Exercem essa influência por outra forma que não apenas pelos 
pensamentos que sugerem, isto é, têm ação direta sobre o cumpri-
mento das coisas?

“Sim, mas nunca atuam fora das Leis da Natureza.”

Imaginamos erradamente que aos Espíritos só caiba manifestar sua 
ação por fenômenos extraordinários. Quiséramos que nos viessem au-
xiliar por meio de milagres e os figuramos sempre armados de uma va-
rinha mágica. Por não ser assim é que oculta nos parece a intervenção 
que têm nas coisas deste mundo e muito natural o que se executa com 
o concurso deles. Assim é que, provocando, por exemplo, o encontro de 
duas pessoas, que suporão encontrar-se por acaso; inspirando a alguém 
a ideia de passar por determinado lugar; chamando-lhe a atenção para 
certo ponto, se disso resulta o que tenham em vista, eles obram de tal 
maneira que o homem, crente de que obedece a um impulso próprio, 
conserva sempre o seu livre-arbítrio.

526.	 Tendo, como têm, ação sobre a matéria, podem os Espíritos provocar 
certos efeitos, com o objetivo de que se dê um acontecimento? Por 
exemplo: um homem tem que morrer; sobe uma escada, a escada se 
quebra e ele morre da queda. Foram os Espíritos que quebraram a 
escada, para que o destino daquele homem se cumprisse?

“É exato que os Espíritos têm ação sobre a matéria, mas para 
cumprimento das Leis da Natureza, não para as derrogar, fazen-
do que, em dado momento, ocorra um sucesso inesperado e em 
contrário àquelas leis. No exemplo que figuraste, a escada se que-
brou porque se achava podre, ou por não ser bastante forte para 
suportar o peso de um homem. Se era destino daquele homem 
perecer de tal maneira, os Espíritos lhe inspirariam a ideia de su-
bir a escada em questão, que teria de quebrar-se com o seu peso, 



Da intervenção dos Espíritos no mundo corporal

259

resultando-lhe daí a morte por um efeito natural e sem que para 
isso fosse mister a produção de um milagre.”

527.	 Tomemos outro exemplo, em que não entre a matéria em seu estado 
natural. Um homem tem que morrer fulminado pelo raio. Refugia-se 
debaixo de uma árvore. Estala o raio e o mata. Poderá dar-se tenham 
sido os Espíritos que provocaram a produção do raio e que o dirigi-
ram para o homem?

“Dá-se o mesmo que anteriormente. O raio caiu sobre aquela 
árvore em tal momento, porque estava nas Leis da Natureza que 
assim acontecesse. Não foi encaminhado para a árvore, por se 
achar debaixo dela o homem. A este, sim, foi inspirada a ideia de 
se abrigar debaixo de uma árvore sobre a qual cairia o raio, por-
quanto a árvore não deixaria de ser atingida, só por não lhe estar 
debaixo da fronde o homem.”

528.	 No caso de uma pessoa mal-intencionada disparar sobre outra um 
projetil que apenas lhe passe perto sem a atingir, poderá ter sucedido 
que um Espírito bondoso haja desviado o projetil?

“Se o indivíduo alvejado não tem que perecer desse modo, o Es-
pírito bondoso lhe inspirará a ideia de se desviar, ou então poderá 
ofuscar o que empunha a arma, de sorte a fazê-lo apontar mal, 
porquanto, uma vez disparada a arma, o projetil segue a linha que 
tem de percorrer.”

529.	 Que se deve pensar das balas encantadas, de que falam algumas len-
das e que fatalmente atingem o alvo?

“Pura imaginação. O homem gosta do maravilhoso e não se con-
tenta com as maravilhas da Natureza.”

a) Podem os Espíritos que dirigem os acontecimentos terrenos ter obs-
tada sua ação por Espíritos que queiram o contrário? 

“O que Deus quer se executa. Se houver demora na execução, ou 
lhe surjam obstáculos, é porque Ele assim o quis.”

530.	 Não podem os Espíritos levianos e zombeteiros criar pequenos emba-
raços à realização dos nossos projetos e transtornar as nossas previsões? 



Parte Segunda – Capítulo IX

260

Serão eles, numa palavra, os causadores do que chamamos pequenas 
misérias da vida humana?

“Eles se comprazem em vos causar aborrecimentos que represen-
tam para vós provas destinadas a exercitar a vossa paciência. Can-
sam-se, porém, quando veem que nada conseguem. Entretanto, 
não seria justo, nem acertado, imputar-lhes todas as decepções 
que experimentais e de que sois os principais culpados pela vossa 
irreflexão. Fica certo de que, se a tua louça se quebra, é mais por 
desazo teu do que por culpa dos Espíritos.”

a) Destes, os que provocam contrariedades obram impelidos por ani-
mosidade pessoal, ou assim procedem contra qualquer, sem motivo 
determinado, por pura malícia? 

“Por uma e outra coisa. Às vezes os que assim vos molestam são 
inimigos que granjeastes nesta ou em precedente existência. Dou-
tras vezes, nenhum motivo há.”

531.	 Extingue-se-lhes com a vida corpórea a malevolência dos seres que nos 
fizeram mal na Terra?

“Muitas vezes reconhecem a injustiça com que procederam e o 
mal que causaram, mas, também, não é raro que continuem a 
perseguir-vos, cheios de animosidade, se Deus o permitir, por 
ainda vos experimentar.”

a) Pode-se pôr termo a isso? Por que meio?

“Podeis. Orando por eles e lhes retribuindo o mal com o bem, 
acabarão compreendendo a injustiça do proceder deles. Ademais, 
se souberdes colocar-vos acima de suas maquinações, deixar-vos-
-ão, por verificarem que nada lucram.”

A experiência demonstra que alguns Espíritos continuam em outra exis-
tência a exercer as vinganças que vinham tomando e que assim, cedo ou 
tarde, o homem paga o mal que tenha feito a outrem.

532.	 Têm os Espíritos o poder de afastar de certas pessoas os males e de 
favorecê-las com a prosperidade?



Da intervenção dos Espíritos no mundo corporal

261

“De todo, não; porquanto há males que estão nos decretos da 
Providência. Amenizam-vos, porém, as dores, dando-vos paciên-
cia e resignação.

Ficai igualmente sabendo que de vós depende muitas vezes pou-
par-vos aos males, ou, quando menos, atenuá-los. A inteligência, 
Deus vo-la outorgou para que dela vos sirvais e é principalmente 
por meio da vossa inteligência que os Espíritos vos auxiliam, 
sugerindo-vos ideias propícias ao vosso bem, porém não assistem 
senão os que sabem assistir-se a si mesmos. Esse o sentido destas 
palavras: Buscai e achareis, batei e se vos abrirá.

Sabei ainda que nem sempre é um mal o que vos parece sê-lo. 
Frequentemente, do que considerais um mal sairá um bem muito 
maior. Quase nunca compreendeis isso, porque só atentais no 
momento presente ou na vossa própria pessoa.”

533.	 Podem os Espíritos fazer que obtenham riquezas os que lhes pedem 
que assim aconteça?

“Algumas vezes, como prova. Quase sempre, porém, recusam, 
como se recusa à criança a satisfação de um pedido inconsiderado.”

a) São os bons ou os maus Espíritos que concedem esses favores?

“Uns e outros. Depende da intenção. As mais das vezes, entre-
tanto, os que os concedem são os Espíritos que vos querem ar-
rastar para o mal e que encontram meio fácil de o conseguirem, 
facilitando-vos os gozos que a riqueza proporciona.”

534.	 Será por influência de algum Espírito que, fatalmente, a realização 
dos nossos projetos parece encontrar obstáculos?

“Algumas vezes é isso efeito da ação dos Espíritos; muito mais 
vezes, porém, é que andais errados na elaboração e na execução 
dos vossos projetos. Muito influem nesses casos a posição e o 
caráter do indivíduo. Se vos obstinais em ir por um caminho que 
não deveis seguir, os Espíritos nenhuma culpa têm dos vossos 
insucessos. Vós mesmos vos constituís em vossos maus gênios.”

535.	 Quando algo de venturoso nos sucede é ao Espírito nosso protetor que 
devemos agradecê-lo?



Parte Segunda – Capítulo IX

262

“Agradecei primeiramente a Deus, sem cuja permissão nada se faz; 
depois, aos bons Espíritos que foram os agentes da sua vontade.”

a) Que sucederia se nos esquecêssemos de agradecer? 

“O que sucede aos ingratos.”

b) No entanto, pessoas há que não pedem nem agradecem e às quais 
tudo sai bem!

“Assim é, de fato, mas importa ver o fim. Pagarão bem caro essa 
felicidade de que não são merecedoras, pois quanto mais houve-
rem recebido, tanto maiores contas terão que prestar.” 

Ação dos Espíritos nos fenômenos da Natureza

536.	 São devidos a causas fortuitas, ou, ao contrário, têm todos um fim 
providencial, os grandes fenômenos da Natureza, os que se conside-
ram como perturbação dos elementos?

“Tudo tem uma razão de ser e nada acontece sem a permissão de 
Deus.”

a) Objetivam sempre o homem esses fenômenos?

“Às vezes têm, como imediata razão de ser, o homem. Na 
maioria dos casos, entretanto, têm por único motivo o resta-
belecimento do equilíbrio e da harmonia das forças físicas da 
Natureza.”

b) Concebemos perfeitamente que a vontade de Deus seja a causa 
primária, nisto como em tudo; porém, sabendo que os Espíritos exer-
cem ação sobre a matéria e que são os agentes da vontade de Deus, 
perguntamos se alguns dentre eles não exercerão certa influência sobre 
os elementos para os agitar, acalmar ou dirigir?

“Evidentemente. Nem poderia ser de outro modo. Deus não 
exerce ação direta sobre a matéria. Ele encontra agentes dedicados 
em todos os graus da escala dos mundos.”

537.	 A mitologia dos antigos se fundava inteiramente em ideias espíritas, 
com a única diferença de que consideravam os Espíritos como divin-
dades. Representavam esses deuses ou esses Espíritos com atribuições 
especiais. Assim, uns eram encarregados dos ventos, outros do raio, 



Da intervenção dos Espíritos no mundo corporal

263

outros de presidir ao fenômeno da vegetação etc. Semelhante crença é 
totalmente destituída de fundamento? 

“Tão pouco destituída é de fundamento, que ainda está muito 
aquém da verdade.”

a) Poderá então haver Espíritos que habitem o interior da Terra e 
presidam aos fenômenos geológicos?

“Tais Espíritos não habitam positivamente a Terra. Presidem aos 
fenômenos e os dirigem de acordo com as atribuições que têm. 
Dia virá em que recebereis a explicação de todos esses fenômenos 
e os compreendereis melhor.”

538.	 Formam categoria especial no mundo espírita os Espíritos que presi-
dem aos fenômenos da Natureza? Serão seres à parte ou Espíritos que 
foram encarnados como nós? 

“Que foram ou que o serão.”

a) Pertencem esses Espíritos às ordens superiores ou às inferiores da 
hierarquia espírita? 

“Isso é conforme seja mais ou menos material, mais ou menos 
inteligente o papel que desempenhem. Uns mandam, outros exe-
cutam. Os que executam coisas materiais são sempre de ordem 
inferior, assim entre os Espíritos, como entre os homens.”

539.	 A produção de certos fenômenos, das tempestades, por exemplo, é obra 
de um só Espírito, ou muitos se reúnem, formando grandes massas, 
para produzi-los?

“Reúnem-se em massas inumeráveis.”

540.	 Os Espíritos que exercem ação nos fenômenos da Natureza operam 
com conhecimento de causa, usando do livre-arbítrio, ou por efeito 
de instintivo ou irrefletido impulso?

“Uns sim, outros não. Estabeleçamos uma comparação. Conside-
ra essas miríades de animais que, pouco a pouco, fazem emergir 
do mar ilhas e arquipélagos. Julgas que não há aí um fim provi-
dencial e que essa transformação da superfície do globo não seja 
necessária à harmonia geral? Entretanto, são animais de ínfima 
ordem que executam essas obras, provendo às suas necessidades 



Parte Segunda – Capítulo IX

264

e sem suspeitarem de que são instrumentos de Deus. Pois bem, 
do mesmo modo, os Espíritos mais atrasados oferecem utilidade 
ao conjunto. Enquanto se ensaiam para a vida, antes que tenham 
plena consciência de seus atos e estejam no gozo pleno do livre-
-arbítrio, atuam em certos fenômenos, de que inconscientemente 
se constituem os agentes. Primeiramente, executam. Mais tarde, 
quando suas inteligências já houverem alcançado um certo de-
senvolvimento, ordenarão e dirigirão as coisas do mundo ma-
terial. Depois, poderão dirigir as do mundo moral. É assim que 
tudo serve, que tudo se encadeia na Natureza, desde o átomo 
primitivo até o arcanjo, que também começou por ser átomo. 
Admirável lei de harmonia, que o vosso acanhado espírito ainda 
não pode apreender em seu conjunto!”

Os Espíritos durante os combates

541.	 Durante uma batalha, há Espíritos assistindo e amparando cada um 
dos exércitos?

“Sim, e que lhes estimulam a coragem.”

Os antigos figuravam os deuses tomando o partido deste ou daquele povo. 
Esses deuses eram simplesmente Espíritos representados por alegorias.

542.	 Estando, numa guerra, a justiça sempre de um dos lados, como pode haver 
Espíritos que tomem o partido dos que se batem por uma causa injusta?

“Bem sabeis haver Espíritos que só se comprazem na discórdia e 
na destruição. Para esses, a guerra é a guerra. A justiça da causa 
pouco os preocupa.”

543.	 Podem alguns Espíritos influenciar o general na concepção de seus 
planos de campanha?

“Sem dúvida alguma. Podem influenciá-lo nesse sentido, como 
com relação a todas as concepções.”

544.	 Poderiam maus Espíritos suscitar-lhe planos errôneos com o fim de 
levá-lo à derrota?



Da intervenção dos Espíritos no mundo corporal

265

“Podem, mas não tem ele o livre-arbítrio? Se não tiver critério 
bastante para distinguir uma ideia falsa, sofrerá as consequências 
e melhor faria se obedecesse, em vez de comandar.”

545.	 Pode, alguma vez, o general ser guiado por uma espécie de dupla 
vista, por uma visão intuitiva, que lhe mostre de antemão o resultado 
de seus planos?

“Isso se dá amiúde com o homem de gênio. É o que ele chama 
inspiração e o que faz que obre com uma espécie de certeza. Essa 
inspiração lhe vem dos Espíritos que o dirigem, os quais se apro-
veitam das faculdades de que o veem dotado.”

546.	 No tumulto dos combates, que se passa com os Espíritos dos que su-
cumbem? Continuam, após a morte, a interessar-se pela batalha?

“Alguns continuam a interessar-se, outros se afastam.”

Dá-se, nos combates, o que ocorre em todos os casos de morte violenta: 
no primeiro momento, o Espírito fica surpreendido e como que atordoa
do. Julga não estar morto. Parece-lhe que ainda toma parte na ação. Só 
pouco a pouco a realidade lhe surge.

547.	 Após a morte, os Espíritos, que como vivos se guerreavam, continuam 
a considerar-se inimigos e se conservam encarniçados uns contra os 
outros?

“Nessas ocasiões, o Espírito nunca está calmo. Pode acontecer 
que nos primeiros instantes depois da morte ainda odeie o seu 
inimigo e mesmo o persiga. Quando, porém, se lhe restabelece a 
serenidade nas ideias, vê que nenhum fundamento há mais para 
sua animosidade. Contudo, não é impossível que dela guarde ves-
tígios mais ou menos fortes, conforme o seu caráter.”

a) Continua a ouvir o rumor da batalha?

“Perfeitamente.”

548.	 O Espírito que, como espectador, assiste calmamente a um combate 
observa o ato de separar-se a alma do corpo? Como é que esse fenôme-
no se lhe apresenta à observação?



Parte Segunda – Capítulo IX

266

“Raras são as mortes verdadeiramente instantâneas. Na maioria 
dos casos, o Espírito, cujo corpo acaba de ser mortalmente feri-
do, não tem consciência imediata desse fato. Somente quando 
ele começa a reconhecer a nova condição em que se acha, é que 
os assistentes podem distingui-lo, a mover-se ao lado do cadáver. 
Parece isso tão natural, que nenhum efeito desagradável lhe causa 
a vista do corpo morto. Tendo-se a vida toda concentrado no 
Espírito, só ele prende a atenção dos outros. É com ele que estes 
conversam, ou a ele é que fazem determinações.”

Pactos

549.	 Algo de verdade haverá nos pactos com os maus Espíritos?

“Não, não há pactos. Há, porém, naturezas más que simpatizam 
com os maus Espíritos. Por exemplo: queres atormentar o teu 
vizinho e não sabes como hás de fazer. Chamas então por Es-
píritos inferiores que, como tu, só querem o mal e que, para te 
ajudarem, exigem que também os sirvas em seus maus desígnios. 
Não se segue, porém, que o teu vizinho não possa livrar-se deles 
por meio de uma conjuração oposta e pela ação da sua vontade. 
Aquele que intenta praticar uma ação má, pelo simples fato de 
alimentar essa intenção, chama em seu auxílio maus Espíritos, 
aos quais fica então obrigado a servir, porque dele também preci-
sam esses Espíritos, para o mal que queiram fazer. Nisto apenas é 
que consiste o pacto.” 

O fato de o homem ficar, às vezes, na dependência dos Espíritos infe-
riores nasce de se entregar aos maus pensamentos que estes lhe sugerem 
e não de estipulações quaisquer que com eles faça. O pacto, no sentido 
vulgar do termo, é uma alegoria representativa da simpatia existente en-
tre um indivíduo de natureza má e Espíritos malfazejos. 

550.	 Qual o sentido das lendas fantásticas em que figuram indivíduos que 
teriam vendido suas almas a Satanás para obterem certos favores?

“Todas as fábulas encerram um ensinamento e um sentido mo-
ral. O vosso erro consiste em tomá-las ao pé da letra. Isso a que 
te referes é uma alegoria, que se pode explicar desta maneira: 
aquele que chama em seu auxílio os Espíritos, para deles obter 



Da intervenção dos Espíritos no mundo corporal

267

riquezas, ou qualquer outro favor, rebela-se contra a Providên-
cia; renuncia à missão que recebeu e às provas que lhe cumpre 
suportar neste mundo. Sofrerá na vida futura as consequências 
desse ato. Não quer isto dizer que sua alma fique para sempre 
condenada à desgraça, mas, desde que, em lugar de se des-
prender da matéria, nela cada vez se enterra mais, não terá, no 
mundo dos Espíritos, a satisfação de que haja gozado na Terra, 
até que tenha resgatado a sua falta, por meio de novas provas, 
talvez maiores e mais penosas. Coloca-se, por amor dos gozos 
materiais, na dependência dos Espíritos impuros. Estabelece-se 
assim, tacitamente, entre estes e ele, o Espírito delinquente, 
um pacto que o leva à sua perda, mas que lhe será sempre fácil 
romper, se o quiser firmemente, granjeando a assistência dos 
bons Espíritos.”

Poder oculto. Talismãs. Feiticeiros

551.	 Pode um homem mau, com o auxílio de um mau Espírito que lhe 
seja dedicado, fazer mal ao seu próximo?

“Não; Deus não o permitiria.”

552.	 Que se deve pensar da crença no poder, que certas pessoas teriam, de 
enfeitiçar?

“Algumas pessoas dispõem de grande força magnética, de que po-
dem fazer mau uso, se maus forem seus próprios Espíritos, caso 
em que possível se torna serem secundados por outros Espíritos 
maus. Não creias, porém, num pretenso poder mágico, que só 
existe na imaginação de criaturas supersticiosas, ignorantes das 
verdadeiras Leis da Natureza. Os fatos que citam, como prova da 
existência desse poder, são fatos naturais, mal observados e sobre-
tudo mal compreendidos.”

553.	 Que efeito podem produzir as fórmulas e práticas mediante as quais 
pessoas há que pretendem dispor do concurso dos Espíritos?

“O efeito de torná-las ridículas, se procedem de boa-fé. No caso 
contrário, são tratantes que merecem castigo. Todas as fórmulas 
são mera charlatanaria. Não há palavra sacramental nenhuma, 



Parte Segunda – Capítulo IX

268

nenhum sinal cabalístico, nem talismã, que tenha qualquer ação 
sobre os Espíritos, porquanto estes só são atraídos pelo pensa-
mento e não pelas coisas materiais.”

a) Mas não é exato que alguns Espíritos têm ditado, eles próprios, 
fórmulas cabalísticas? 

“Efetivamente, Espíritos há que indicam sinais, palavras estra-
nhas, ou prescrevem a prática de atos, por meio dos quais se fazem 
os chamados conjuros. Ficai certos, porém, de que são Espíritos 
que de vós outros escarnecem e zombam da vossa credulidade.”

554.	 Não pode aquele que, com ou sem razão, confia no que chama a 
virtude de um talismã, atrair um Espírito, por efeito mesmo dessa 
confiança, visto que, então, o que atua é o pensamento, não passando 
o talismã de um sinal que apenas lhe auxilia a concentração?

“É verdade, mas da pureza da intenção e da elevação dos 
sentimentos depende a natureza do Espírito que é atraído. 
Ora, muito raramente aquele que seja bastante simplório 
para acreditar na virtude de um talismã deixará de colimar 
um fim mais material do que moral. Qualquer, porém, que 
seja o caso, essa crença denuncia uma inferioridade e uma 
fraqueza de ideias que favorecem a ação dos Espíritos imper-
feitos e escarninhos.”

555.	 Que sentido se deve dar ao qualificativo de feiticeiro?

“Aqueles a quem chamais feiticeiros são pessoas que, quando de 
boa-fé, gozam de certas faculdades, como sejam a força magné-
tica ou a dupla vista. Então, como fazem coisas geralmente in-
compreensíveis, são tidas por dotadas de um poder sobrenatural. 
Os vossos sábios não têm passado muitas vezes por feiticeiros aos 
olhos dos ignorantes?”

O Espiritismo e o magnetismo nos dão a chave de uma imensidade de 
fenômenos sobre os quais a ignorância teceu um sem-número de fábulas, 
em que os fatos se apresentam exagerados pela imaginação. O conheci-
mento lúcido dessas duas ciências que, a bem dizer, formam uma única, 
mostrando a realidade das coisas e suas verdadeiras causas, constitui o 
melhor preservativo contra as ideias supersticiosas, porque revela o que 



Da intervenção dos Espíritos no mundo corporal

269

é possível e o que é impossível, o que está nas Leis da Natureza e o que 
não passa de ridícula crendice.

556.	 Têm algumas pessoas, verdadeiramente, o poder de curar pelo simples 
contato?

“A força magnética pode chegar até aí, quando secundada 
pela pureza dos sentimentos e por um ardente desejo de fazer 
o bem, porque então os bons Espíritos lhe vêm em auxílio. 
Cumpre, porém, desconfiar da maneira pela qual contam as 
coisas pessoas muito crédulas e muito entusiastas, sempre dis-
postas a considerar maravilhoso o que há de mais simples e 
mais natural. Importa desconfiar também das narrativas inte-
resseiras, que costumam fazer os que exploram, em seu provei-
to, a credulidade alheia.”

Bênçãos e maldições

557.	 Podem a bênção e a maldição atrair o bem e o mal para aqueles sobre 
quem são lançadas?

“Deus não escuta a maldição injusta e culpado perante Ele se 
torna o que a profere. Como temos os dois gênios opostos, o bem 
e o mal, pode a maldição exercer momentaneamente influência, 
mesmo sobre a matéria. Tal influência, porém, só se verifica por 
vontade de Deus como aumento de prova para aquele que é dela 
objeto. Ademais, o que é comum é serem amaldiçoados os maus 
e abençoados os bons. Jamais a bênção e a maldição podem des-
viar da senda da justiça a Providência, que nunca fere o maldito, 
senão quando mau, e cuja proteção não acoberta senão aquele 
que a merece.”





CAPÍTULO X

M

Das ocupações e missões 
dos Espíritos

558.	 Alguma outra coisa incumbe aos Espíritos fazer, que não seja melho-
rarem-se pessoalmente?

“Concorrem para a harmonia do Universo, executando as von-
tades de Deus, cujos ministros eles são. A vida espírita é uma 
ocupação contínua, mas que nada tem de penosa, como a vida 
na Terra, porque não há a fadiga corporal, nem as angústias das 
necessidades.”

559.	 Também desempenham função útil no Universo os Espíritos inferio-
res e imperfeitos?

“Todos têm deveres a cumprir. Para a construção de um edifício, 
não concorre tanto o último dos serventes de pedreiro, como o 
arquiteto?” (540)

560.	 Tem atribuições especiais cada Espírito?

“Todos temos que habitar em toda parte e adquirir o conheci-
mento de todas as coisas, presidindo sucessivamente ao que se 
efetua em todos os pontos do Universo. Como diz o Eclesiastes, há 
tempo para tudo. Assim, tal Espírito cumpre hoje neste mundo 
o seu destino, tal outro cumprirá ou já cumpriu o seu, em época 
diversa, na terra, na água, no ar etc.”



Parte Segunda – Capítulo X

272

561.	 São permanentes para cada um e estão nas atribuições exclusivas 
de certas classes as funções que os Espíritos desempenham na ordem 
das coisas?

“Todos têm que percorrer os diferentes graus da escala, para se aper-
feiçoarem. Deus, que é justo, não poderia ter dado a uns a ciência 
sem trabalho, destinando outros a só a adquirirem com esforço.”

É o que sucede entre os homens, onde ninguém chega ao supremo grau 
de perfeição numa arte qualquer, sem que tenha adquirido os conheci-
mentos necessários, praticando os rudimentos dessa arte.

562.	 Já não tendo o que adquirir, os Espíritos da ordem mais elevada se 
acham em repouso absoluto, ou também lhes tocam ocupações?

“Que quererias que fizessem na eternidade? A ociosidade eterna 
seria um eterno suplício.”

a) De que natureza são as suas ocupações?

“Receber diretamente as ordens de Deus, transmiti-las ao Univer-
so inteiro e velar por que sejam cumpridas.”

563.	 São incessantes as ocupações dos Espíritos?

“Incessantes, sim, atendendo-se a que sempre ativos são os seus 
pensamentos, porquanto vivem pelo pensamento. Importa, po-
rém, não identifiqueis as ocupações dos Espíritos com as ocupa-
ções materiais dos homens. Essa mesma atividade lhes constitui 
um gozo, pela consciência que têm de ser úteis.”

a) Concebe-se isto com relação aos bons Espíritos. Dar-se-á, entretan-
to, o mesmo com os Espíritos inferiores?

“A estes cabem ocupações apropriadas à sua natureza. Confiais, 
porventura, ao obreiro manual e ao ignorante trabalhos que só o 
homem instruído pode executar?”

564.	 Haverá Espíritos que se conservem ociosos, que em coisa alguma útil 
se ocupem?

“Há, mas esse estado é temporário e dependendo do desenvolvi-
mento de suas inteligências. Há, certamente, como há homens 
que só para si mesmos vivem. Pesa-lhes, porém, essa ociosidade e, 



Das ocupações e missões dos Espíritos

273

cedo ou tarde, o desejo de progredir lhes faz necessária a atividade 
e felizes se sentirão por poderem tornar-se úteis. Referimo-nos 
aos Espíritos que hão chegado ao ponto de terem consciência 
de si mesmos e do seu livre-arbítrio; porquanto, em sua origem, 
todos são quais crianças que acabam de nascer e que obram mais 
por instinto que por vontade expressa.”

565.	 Atentam os Espíritos em nossos trabalhos de arte e por eles se interessam?

“Atentam no que prove a elevação dos Espíritos e seus progressos.”

566.	 Um Espírito, que haja cultivado na Terra uma especialidade artísti-
ca, que tenha sido, por exemplo, pintor, ou arquiteto, se interessa de 
preferência pelos trabalhos que constituíram objeto de sua predileção 
durante a vida?

“Tudo se confunde num objetivo geral. Se for um Espírito 
bom, esses trabalhos o interessarão na medida do ensejo que 
lhe proporcionem de auxiliar as almas a se elevarem para Deus. 
Ademais, esqueceis que um Espírito que cultivou certa arte, na 
existência em que o conhecestes, pode ter cultivado outra em 
anterior existência, pois que lhe cumpre saber tudo para ser 
perfeito. Assim, conforme o grau do seu adiantamento, pode 
suceder que nada seja para ele uma especialidade. Foi o que eu 
quis significar, dizendo que tudo se confunde num objetivo 
geral. Notai ainda o seguinte: o que, no vosso mundo atrasado, 
considerais sublime, não passa de infantilidade, comparado ao 
que há em mundos mais adiantados. Como pretenderíeis que 
os Espíritos que habitam esses mundos, onde existem artes que 
desconheceis, admirem o que, aos seus olhos, corresponde a 
trabalhos de colegiais? Por isso disse eu: atentam no que de-
monstre progresso.”

a) Concebemos que seja assim, em se tratando de Espíritos muito 
adiantados. Referimo-nos, porém, a Espíritos mais vulgares, que ain-
da se não elevaram acima das ideias terrenas.

“Com relação a esses, o caso é diferente. Mais restrito é o ponto 
de vista donde observam as coisas. Podem, portanto, admirar o 
que vos cause admiração.”



Parte Segunda – Capítulo X

274

567.	 Costumam os Espíritos imiscuir-se em nossos prazeres e ocupações?

“Os Espíritos vulgares, como dizes, costumam. Esses vos ro-
deiam constantemente e com frequência tomam parte muito 
ativa no que fazeis, de conformidade com suas naturezas. Cum-
pre assim aconteça, porque, para serem os homens impelidos 
pelas diversas veredas da vida, necessário é que se lhes excitem 
ou moderem as paixões.”

Com as coisas deste mundo, os Espíritos se ocupam conforme o grau de 
elevação ou de inferioridade em que se achem. Os Espíritos superiores 
dispõem, sem dúvida, da faculdade de examiná-las nas suas mínimas 
particularidades, mas só o fazem na medida em que isso seja útil ao 
progresso. Unicamente os Espíritos inferiores ligam a essas coisas uma 
importância relativa às reminiscências que ainda conservam e às ideias 
materiais que ainda se não extinguiram neles.

568.	 Os Espíritos, que têm missões a cumprir, as cumprem na erraticida-
de, ou encarnados?

“Podem tê-las num e noutro estado. Para certos Espíritos erran-
tes, é uma grande ocupação.”

569.	 Em que consistem as missões de que podem ser encarregados os Espí-
ritos errantes?

“São tão variadas que impossível fora descrevê-las. Muitas há mes-
mo que não podeis compreender. Os Espíritos executam as von-
tades de Deus e não vos é dado penetrar-lhe todos os desígnios.”

As missões dos Espíritos têm sempre por objeto o bem. Quer como 
Espíritos, quer como homens, são incumbidos de auxiliar o progresso 
da Humanidade, dos povos ou dos indivíduos, dentro de um círculo de 
ideias mais ou menos amplas, mais ou menos especiais e de velar pela 
execução de determinadas coisas. Alguns desempenham missões mais 
restritas e, de certo modo, pessoais ou inteiramente locais, como sejam 
assistir os enfermos, os agonizantes, os aflitos, velar por aqueles de quem 
se constituíram guias e protetores, dirigi-los, dando-lhes conselhos ou 
inspirando-lhes bons pensamentos. Pode dizer-se que há tantos gêneros 
de missões quantas as espécies de interesses a resguardar, assim no mun-
do físico, como no moral. O Espírito se adianta conforme a maneira por 
que desempenha a sua tarefa.



Das ocupações e missões dos Espíritos

275

570.	 Os Espíritos percebem sempre os desígnios que lhes compete executar?

“Não. Muitos há que são instrumentos cegos. Outros, porém, 
sabem muito bem com que fim atuam.”

571.	 Só os Espíritos elevados desempenham missões?

“A importância das missões corresponde às capacidades e à eleva-
ção do Espírito. O estafeta que leva um telegrama ao seu desti-
natário também desempenha uma missão, se bem que diversa da 
de um general.”

572.	 A missão de um Espírito lhe é imposta, ou depende da sua vontade?

“Ele a pede e ditoso se considera se a obtém.”

a) Pode uma mesma missão ser pedida por muitos Espíritos?

“Sim, é frequente apresentarem-se muitos candidatos, mas nem 
todos são aceitos.”

573.	 Em que consiste a missão dos Espíritos encarnados?

“Em instruir os homens, em lhes auxiliar o progresso; em lhes me-
lhorar as instituições, por meios diretos e materiais. As missões, 
porém, são mais ou menos gerais e importantes. O que cultiva 
a terra desempenha tão nobre missão, como o que governa, ou 
o que instrui. Tudo na Natureza se encadeia. Ao mesmo tempo 
que o Espírito se depura pela encarnação, concorre, dessa forma, 
para a execução dos desígnios da Providência. Cada um tem neste 
mundo a sua missão, porque todos podem ter alguma utilidade.”

574.	 Qual pode ser, na Terra, a missão das criaturas voluntariamente inúteis?

“Há efetivamente pessoas que só para si mesmas vivem e que não 
sabem tornar-se úteis ao que quer que seja. São pobres seres dig-
nos de compaixão, porquanto expiarão duramente sua voluntária 
inutilidade, começando-lhes muitas vezes, já neste mundo, o cas-
tigo, pelo aborrecimento e pelo desgosto que a vida lhes causa.”

a) Pois que lhes era facultada a escolha, por que preferiram uma 
existência que nenhum proveito lhes traria?

“Entre os Espíritos também há preguiçosos que recuam dian-
te de uma vida de labor. Deus consente que assim procedam. 



Parte Segunda – Capítulo X

276

Mais tarde compreenderão, à própria custa, os inconvenientes 
da inutilidade a que se votaram e serão os primeiros a pedir que 
se lhes conceda recuperar o tempo perdido. Pode também acon-
tecer que tenham escolhido uma vida útil e que hajam recuado 
diante da execução da obra, deixando-se levar pelas sugestões dos 
Espíritos que os induzem a permanecer na ociosidade.”

575.	 As ocupações comuns mais nos parecem deveres do que missões pro-
priamente ditas. A missão, de acordo com a ideia a que esta palavra 
está associada, tem um caráter menos exclusivo, de importância so-
bretudo menos pessoal. Deste ponto de vista, como se pode reconhecer 
que um homem tem realmente na Terra uma determinada missão?

“Pelas grandes coisas que opera, pelos progressos a cuja realização 
conduz seus semelhantes.”

576.	 Foram predestinados a isso, antes de nascerem, os homens que trazem 
uma importante missão e dela têm conhecimento?

“Algumas vezes, assim é. Quase sempre, porém, o ignoram. Bai-
xando à Terra, colimam um vago objetivo. Depois do nascimen-
to e de acordo com as circunstâncias é que suas missões se lhes 
desenham às vistas. Deus os impele para a senda onde devam 
executar-lhe os desígnios.”

577.	 Quando um homem faz alguma coisa útil, fá-la sempre em virtude 
da missão em que foi anteriormente investido e a que vem predesti-
nado, ou pode suceder que haja recebido missão não prevista?

“Nem tudo o que o homem faz resulta de missão a que tenha 
sido predestinado. Amiudadas vezes é o instrumento de que se 
serve um Espírito para fazer que se execute uma coisa que julga 
útil. Por exemplo, entende um Espírito ser útil que se escreva um 
livro que ele próprio escreveria se estivesse encarnado. Procura 
então o escritor mais apto a lhe compreender e executar o pen-
samento. Transmite-lhe a ideia do livro e o dirige na execução. 
Ora, esse escritor não veio à Terra com a missão de publicar tal 
obra. O mesmo ocorre com diversos trabalhos artísticos e muitas 
descobertas. Devemos acrescentar que, durante o sono corporal, 



Das ocupações e missões dos Espíritos

277

o Espírito encarnado se comunica diretamente com o Espírito 
errante, entendendo-se os dois acerca da execução.”

578.	 Poderá o Espírito, por própria culpa, falir na sua missão?

“Sim, se não for um Espírito superior.”

a) Que consequências lhe advirão da sua falência?

“Terá que retomar a tarefa; essa a sua punição. Também sofrerá as 
consequências do mal que haja causado.”

579.	 Pois se é de Deus que o Espírito recebe a sua missão, como se há de 
compreender que Deus confie missão importante e de interesse geral a 
um Espírito capaz de falir?

“Não sabe Deus se o seu general obterá a vitória ou se será ven-
cido? Sabe-o, crede, e seus planos, quando importantes, não se 
apoiam nos que hajam de abandonar em meio a obra. Toda a 
questão, para vós, está no conhecimento que Deus tem do futu-
ro, mas que não vos é concedido.”

580.	 O Espírito, que encarna para desempenhar determinada missão, tem 
apreensões idênticas às de outro que o faz por provação?

“Não, porque traz a experiência adquirida.”

581.	 Certamente desempenham missão os homens que servem de faróis ao 
gênero humano, que o iluminam com a luz do gênio. Entre eles, porém, 
alguns há que se enganam, que, de par com grandes verdades, propagam 
grandes erros. Como se deve considerar a missão desses homens?

“Como falseadas por eles próprios. Estão abaixo da tarefa que to-
maram sobre os ombros. Contudo, mister se faz levar em conta as 
circunstâncias. Os homens de gênio têm que falar de acordo com 
as épocas em que vivem e, assim, um ensinamento que pareceu 
errôneo ou pueril, numa época adiantada, pode ter sido o que 
convinha no século em que foi divulgado.”

582.	 Pode-se considerar como missão a paternidade?

“É, sem contestação possível, uma verdadeira missão. É ao mesmo 
tempo grandíssimo dever e que envolve, mais do que o pensa o 
homem, a sua responsabilidade quanto ao futuro. Deus colocou o 



Parte Segunda – Capítulo X

278

filho sob a tutela dos pais, a fim de que estes o dirijam pela senda 
do bem, e lhes facilitou a tarefa dando àquele uma organização 
débil e delicada, que o torna propício a todas as impressões. Mui-
tos há, no entanto, que mais cuidam de aprumar as árvores do seu 
jardim e de fazê-las dar bons frutos em abundância, do que de for-
mar o caráter de seu filho. Se este vier a sucumbir por culpa deles, 
suportarão os desgostos resultantes dessa queda e partilharão dos 
sofrimentos do filho na vida futura, por não terem feito o que lhes 
estava ao alcance para que ele avançasse na estrada do bem.”

583.	 São responsáveis os pais pelo transviamento de um filho que envereda 
pelo caminho do mal, apesar dos cuidados que lhe dispensaram?

“Não; porém, quanto piores forem as propensões do filho, tanto 
mais pesada é a tarefa e tanto maior o mérito dos pais, se conse-
guirem desviá-lo do mau caminho.”

a) Se um filho se torna homem de bem, não obstante a negligência ou 
os maus exemplos de seus pais, tiram estes daí algum proveito?

“Deus é justo.”

584.	 De que natureza será a missão do conquistador que apenas visa sa-
tisfazer à sua ambição e que, para alcançar esse objetivo, não vacila 
ante nenhuma das calamidades que vai espalhando?

“As mais das vezes não passa de um instrumento de que se serve 
Deus para cumprimento de seus desígnios, representando essas 
calamidades um meio de que ele se utiliza para fazer que um povo 
progrida mais rapidamente.”

a) Nenhuma parte tendo na produção do bem que dessas calamida-
des passageiras possa resultar, pois que visava a um fim todo pessoal, 
aquele que delas se constitui instrumento tirará, não obstante, pro-
veito desse bem?

“Cada um é recompensado de acordo com as suas obras, com o 
bem que intentou fazer e com a retidão de suas intenções.”

Os Espíritos encarnados têm ocupações inerentes às suas existências cor-
póreas. No estado de erraticidade, ou de desmaterialização, tais ocupa-
ções são adequadas ao grau de adiantamento deles.



Das ocupações e missões dos Espíritos

279

Uns percorrem os mundos, se instruem e preparam para nova encarnação.

Outros, mais adiantados, se ocupam com o progresso, dirigindo os 
acontecimentos e sugerindo ideias que lhe sejam propícias. Assistem os 
homens de gênio que concorrem para o adiantamento da Humanidade.

Outros encarnam com uma missão de progresso.

Outros tomam sob sua tutela os indivíduos, as famílias, as reuniões, as 
cidades e os povos, dos quais se constituem os anjos guardiães, os gênios 
protetores e os Espíritos familiares.

Outros, finalmente, presidem aos fenômenos da Natureza, de que se 
fazem os agentes diretos.

Os Espíritos vulgares se imiscuem em nossas ocupações e diversões.

Os impuros ou imperfeitos aguardam, em sofrimentos e angústias, o mo-
mento em que praza a Deus proporcionar-lhes meios de se adiantarem. 
Se praticam o mal, é pelo despeito de ainda não poderem gozar do bem.





CAPÍTULO XI

M

Dos três reinos

• Os minerais e as plantas • Os animais e o homem • Metempsicose

Os minerais e as plantas

585.	 Que pensais da divisão da Natureza em três reinos, ou melhor, em duas 
classes: a dos seres orgânicos e a dos inorgânicos? Segundo alguns, a espé-
cie humana forma uma quarta classe. Qual destas divisões é preferível?

“Todas são boas, conforme o ponto de vista. Do ponto de vista 
material, apenas há seres orgânicos e inorgânicos. Do ponto de 
vista moral, há evidentemente quatro graus.”

Esses quatro graus apresentam, com efeito, caracteres determinados, 
muito embora pareçam confundir-se nos seus limites extremos. A ma-
téria inerte, que constitui o reino mineral, só tem em si uma força me-
cânica. As plantas, ainda que compostas de matéria inerte, são dota-
das de vitalidade. Os animais, também compostos de matéria inerte e 
igualmente dotados de vitalidade, possuem, além disso, uma espécie de 
inteligência instintiva, limitada, e a consciência de sua existência e de 
suas individualidades. O homem, tendo tudo o que há nas plantas e nos 

animais, domina todas as outras classes por uma inteligência especial, 
indefinida, que lhe dá a consciência do seu futuro, a percepção das coisas 
extramateriais e o conhecimento de Deus.

586.	 Têm as plantas consciência de que existem?

“Não, pois que não pensam; só têm vida orgânica.”



Parte Segunda – Capítulo XI

282

587.	 Experimentam sensações? Sofrem quando as mutilam?

“Recebem impressões físicas que atuam sobre a matéria, mas não 
têm percepções. Conseguintemente, não têm a sensação da dor.”

588.	 Independe da vontade delas a força que as atrai umas para as outras?

“Certo, porquanto não pensam. É uma força mecânica da maté-
ria, que atua sobre a matéria, sem que elas possam a isso opor-se.”

589.	 Algumas plantas, como a sensitiva e a dioneia, por exemplo, exe-
cutam movimentos que denotam grande sensibilidade e, em certos 
casos, uma espécie de vontade, conforme se observa na segunda, cujos 
lóbulos apanham a mosca que sobre ela pousa para sugá-la, parecen-
do que urde uma armadilha com o fim de capturar e matar aquele 
inseto. São dotadas essas plantas da faculdade de pensar? Têm vonta-
de e formam uma classe intermediária entre a Natureza vegetal e a 
Natureza animal? Constituem a transição de uma para outra?

“Tudo na Natureza é transição, por isso mesmo que uma coisa 
não se assemelha a outra e, no entanto, todas se prendem umas 
às outras. As plantas não pensam; por conseguinte carecem de 
vontade. Nem a ostra que se abre, nem os zoófitos pensam: têm 
apenas um instinto cego e natural.”

O organismo humano nos proporciona exemplo de movimentos análo-
gos, sem participação da vontade, nas funções digestivas e circulatórias. O 
piloro se contrai, ao contato de certos corpos, para lhes negar passagem. 
O mesmo provavelmente se dá na sensitiva, cujos movimentos de nenhum 
modo implicam a necessidade de percepção e, ainda menos, da vontade.

590.	 Não haverá nas plantas, como nos animais, um instinto de conser-
vação, que as induza a procurar o que lhes possa ser útil e a evitar o 
que lhes possa ser nocivo?

“Há, se quiserdes, uma espécie de instinto, dependendo isso da 
extensão que se dê ao significado desta palavra. É, porém, um 
instinto puramente mecânico. Quando, nas operações químicas, 
observais que dois corpos se reúnem, é que um ao outro convém; 
quer dizer: é que há entre eles afinidade. Ora, a isto não dais o 
nome de instinto.”



Dos três reinos

283

591.	 Nos mundos superiores, as plantas são de natureza mais perfeita, 
como os outros seres?

“Tudo é mais perfeito. As plantas, porém, são sempre plantas, 
como os animais sempre animais e os homens sempre homens.”

Os animais e o homem

592.	 Se, pelo que toca à inteligência, comparamos o homem e os animais, 
parece difícil estabelecer-se uma linha de demarcação entre aquele e 
estes, porquanto alguns animais mostram, sob esse aspecto, notória 
superioridade sobre certos homens. Pode essa linha de demarcação ser 
estabelecida de modo preciso?

“A este respeito é completo o desacordo entre os vossos filósofos. 
Querem uns que o homem seja um animal e outros que o animal 
seja um homem. Estão todos em erro. O homem é um ser à parte, 
que desce muito baixo algumas vezes e que pode também elevar-se 
muito alto. Pelo físico, é como os animais e menos bem-dotado 
do que muitos destes. A Natureza lhes deu tudo o que o homem é 
obrigado a inventar com a sua inteligência, para satisfação de suas 
necessidades e para sua conservação. Seu corpo se destrói, como o 
dos animais, é certo, mas ao seu Espírito está assinado um destino 
que só ele pode compreender, porque só ele é inteiramente livre. 
Pobres homens, que vos rebaixais mais do que os brutos! não 
sabeis distinguir-vos deles? Reconhecei o homem pela faculdade 
de pensar em Deus.”

593.	 Poder-se-á dizer que os animais só obram por instinto?

“Ainda aí há um sistema. É verdade que na maioria dos animais 
domina o instinto, mas não vês que muitos obram denotando 
acentuada vontade? É que têm inteligência, porém limitada.”

Não se poderia negar que, além de possuírem o instinto, alguns animais 
praticam atos combinados, que denunciam vontade de operar em deter-
minado sentido e de acordo com as circunstâncias. Há, pois, neles, uma 
espécie de inteligência, mas cujo exercício quase que se circunscreve à 
utilização dos meios de satisfazerem às suas necessidades físicas e de pro-
verem à conservação própria. Nada, porém, criam, nem melhora alguma 
realizam. Qualquer que seja a arte com que executem seus trabalhos, 



Parte Segunda – Capítulo XI

284

fazem hoje o que faziam outrora e o fazem, nem melhor, nem pior, se-
gundo formas e proporções constantes e invariáveis. A cria, separada dos 
de sua espécie, não deixa por isso de construir o seu ninho de perfeita 
conformidade com os seus maiores, sem que tenha recebido nenhum 
ensino. O desenvolvimento intelectual de alguns, que se mostram sus-
cetíveis de certa educação, desenvolvimento, aliás, que não pode ultra-
passar acanhados limites, é devido à ação do homem sobre uma natureza 
maleável, porquanto não há aí progresso que lhe seja próprio. Mesmo 
o progresso que realizam pela ação do homem é efêmero e puramente 
individual, visto que, entregue a si mesmo, não tarda que o animal volte 
a encerrar-se nos limites que lhe traçou a Natureza.

594.	 Têm os animais alguma linguagem?

“Se vos referis a uma linguagem formada de sílabas e palavras, 
não. Meio, porém, de se comunicarem entre si, têm. Dizem uns 
aos outros muito mais coisas do que imaginais, mas essa mesma 
linguagem de que dispõem é restrita às necessidades, como restri-
tas também são as ideias que podem ter.”

a) Há, entretanto, animais que carecem de voz. Esses parece que ne-
nhuma linguagem usam, não?

“Compreendem-se por outros meios. Para vos comunicardes re-
ciprocamente, vós outros, homens, só dispondes da palavra? E os 
mudos? Facultada lhes sendo a vida de relação, os animais pos-
suem meios de se prevenirem e de exprimirem as sensações que 
experimentam. Pensais que os peixes não se entendem entre si? O 
homem não goza exclusivamente do privilégio da linguagem. A 
dos animais, porém, é instintiva e circunscrita pelas suas necessi-
dades e ideias, ao passo que a do homem é perfectível e se presta 
a todas as concepções da sua inteligência.”

Efetivamente, os peixes que, como as andorinhas, emigram em cardu-
mes, obedientes ao guia que os conduz, devem ter meios de se adver-
tirem, de se entenderem e combinarem. É possível que disponham de 
uma vista mais penetrante e esta lhes permita perceber os sinais que 
mutuamente façam. Pode ser também que tenham na água um veículo 
próprio para a transmissão de certas vibrações. Como quer que seja, o 
que é incontestável é que lhes não falecem meios de se entenderem, do 
mesmo modo que a todos os animais carentes de voz e que, não obstante, 



Dos três reinos

285

trabalham em comum. Diante disso, que admiração pode causar que os 
Espíritos entre si se comuniquem sem o auxílio da palavra articulada?

595.	 Gozam de livre-arbítrio os animais, para a prática dos seus atos?

“Os animais não são simples máquinas, como supondes. Contu-
do, a liberdade de ação, de que desfrutam, é limitada pelas suas 
necessidades e não se pode comparar à do homem. Sendo mui-
tíssimo inferiores a este, não têm os mesmos deveres que ele. A 
liberdade, possuem-na restrita aos atos da vida material.”

596.	 Donde procede a aptidão que certos animais denotam para imitar a 
linguagem do homem e por que essa aptidão se revela mais nas aves 
do que no macaco, por exemplo, cuja conformação apresenta mais 
analogia com a humana?

“Origina-se de uma particular conformação dos órgãos vocais, 
reforçada pelo instinto de imitação. O macaco imita os gestos; 
algumas aves imitam a voz.”

597.	 Pois que os animais possuem uma inteligência que lhes faculta certa li-
berdade de ação, haverá neles algum princípio independente da matéria?

“Há e que sobrevive ao corpo.”

a) Será esse princípio uma alma semelhante à do homem?

“É também uma alma, se quiserdes, dependendo isto do sentido que 
se der a esta palavra. É, porém, inferior à do homem. Há entre a 
alma dos animais e a do homem distância equivalente à que me-
deia entre a alma do homem e Deus.”

598.	 Após a morte, conserva a alma dos animais a sua individualidade e 
a consciência de si mesma?

“Conserva sua individualidade; quanto à consciência do seu eu, 
não. A vida inteligente lhe permanece em estado latente.”

599.	 À alma dos animais é dado escolher a espécie de animal em que encarne?

“Não, pois que lhe falta livre-arbítrio.”

600.	 Sobrevivendo ao corpo em que habitou, a alma do animal vem a achar-
-se, depois da morte, num estado de erraticidade, como a do homem?



Parte Segunda – Capítulo XI

286

“Fica numa espécie de erraticidade, pois que não mais se acha 
unida ao corpo, mas não é um Espírito errante. O Espírito erran-
te é um ser que pensa e obra por sua livre vontade. De idêntica 
faculdade não dispõe o dos animais. A consciência de si mesmo é 
o que constitui o principal atributo do Espírito. O do animal, de-
pois da morte, é classificado pelos Espíritos a quem incumbe essa 
tarefa e utilizado quase imediatamente. Não lhe é dado tempo de 
entrar em relação com outras criaturas.”

601.	 Os animais estão sujeitos, como o homem, a uma lei progressiva?

“Sim; e daí vem que nos mundos superiores, onde os homens são 
mais adiantados, os animais também o são, dispondo de meios 
mais amplos de comunicação. São sempre, porém, inferiores ao 
homem e se lhe acham submetidos, tendo neles o homem servi-
dores inteligentes.”

Nada há nisso de extraordinário. Tomemos os nossos mais inteligentes 
animais, o cão, o elefante, o cavalo, e imaginemo-los dotados de uma 
conformação apropriada a trabalhos manuais. Que não fariam sob a 
direção do homem?

602.	 Os animais progridem, como o homem, por ato da própria vontade, 
ou pela força das coisas?

“Pela força das coisas, razão por que não estão sujeitos à expiação.”

603.	 Nos mundos superiores, os animais conhecem a Deus?

“Não. Para eles o homem é um deus, como outrora os Espíritos 
eram deuses para o homem.”

604.	 Pois que os animais, mesmo os aperfeiçoados, existentes nos mundos 
superiores, são sempre inferiores ao homem, segue-se que Deus criou 
seres intelectuais perpetuamente destinados à inferioridade, o que pa-
rece em desacordo com a unidade de vistas e de progresso que todas as 
suas obras revelam.

“Tudo na Natureza se encadeia por elos que ainda não podeis 
apreender. Assim, as coisas aparentemente mais díspares têm 
pontos de contato que o homem, no seu estado atual, nunca 
chegará a compreender. Por um esforço da inteligência poderá 



Dos três reinos

287

entrevê-los, mas, somente quando essa inteligência estiver no 
máximo grau de desenvolvimento e liberta dos preconceitos do 
orgulho e da ignorância, logrará ver claro na obra de Deus. Até 
lá, suas muito restritas ideias lhe farão observar as coisas por um 
mesquinho e acanhado prisma. Sabei não ser possível que Deus se 
contradiga e que, na Natureza, tudo se harmoniza mediante leis 
gerais, que por nenhum de seus pontos deixam de corresponder à 
sublime sabedoria do Criador.”

a) A inteligência é então uma propriedade comum, um ponto de 
contato entre a alma dos animais e a do homem?

“É, porém os animais só possuem a inteligência da vida material. 
No homem, a inteligência proporciona a vida moral.”

605.	 Considerando-se todos os pontos de contato que existem entre o ho-
mem e os animais, não seria lícito pensar que o homem possui duas 
almas: a alma animal e a alma espírita e que, se esta última não 
existisse, só como o bruto poderia ele viver? Por outra: que o animal é 
um ser semelhante ao homem, tendo de menos a alma espírita? Dessa 
maneira de ver resultaria serem os bons e os maus instintos do homem 
efeito da predominância de uma ou outra dessas almas?

“Não, o homem não tem duas almas. O corpo, porém, tem seus 
instintos, resultantes da sensação peculiar aos órgãos. Dupla, no 
homem, só é a natureza. Há nele a natureza animal e a natureza 
espiritual. Participa, pelo seu corpo, da natureza dos animais e de 
seus instintos. Por sua alma, participa da dos Espíritos.”

a) De modo que, além de suas próprias imperfeições de que cumpre 
ao Espírito despojar-se, tem ainda o homem que lutar contra a 
influência da matéria?

“Quanto mais inferior é o Espírito, tanto mais apertados são os 
laços que o ligam à matéria. Não o vedes? O homem não tem duas 
almas; a alma é sempre única em cada ser. São distintas uma da 
outra a alma do animal e a do homem, a tal ponto que a de um 
não pode animar o corpo criado para o outro. Conquanto não 
tenha alma animal, que, por suas paixões, o nivele aos animais, o 
homem tem o corpo que, às vezes, o rebaixa até eles, por isso que o 



Parte Segunda – Capítulo XI

288

corpo é um ser dotado de vitalidade e de instintos, porém, ininte-
ligentes estes e restritos ao cuidado que a sua conservação requer.” 

Encarnando no corpo do homem, o Espírito lhe traz o princípio inte-
lectual e moral, que o torna superior aos animais. As duas naturezas nele 
existentes dão às suas paixões duas origens diferentes: umas provêm dos 
instintos da natureza animal, provindo as outras das impurezas do Espí-
rito, de cuja encarnação é ele a imagem e que mais ou menos simpatiza 
com a grosseria dos apetites animais. Purificando-se, o Espírito se liberta 
pouco a pouco da influência da matéria. Sob essa influência, aproxima-
-se do bruto. Isento dela, eleva-se à sua verdadeira destinação.

606.	 Donde tiram os animais o princípio inteligente que constitui a alma 
de natureza especial de que são dotados?

“Do elemento inteligente universal.”

a) Então, emanam de um único princípio a inteligência do homem 
e a dos animais?

“Sem dúvida alguma, porém, no homem, passou por uma elabo-
ração que a coloca acima da que existe no animal.”

607.	 Dissestes (190) que o estado da alma do homem, na sua origem, cor-
responde ao estado da infância na vida corporal, que sua inteligência 
apenas desabrocha e se ensaia para a vida. Onde passa o Espírito essa 
primeira fase do seu desenvolvimento?

“Numa série de existências que precedem o período a que cha-
mais Humanidade.”

a) Parece que, assim, se pode considerar a alma como tendo sido o 
princípio inteligente dos seres inferiores da criação, não?

“Já não dissemos que tudo na Natureza se encadeia e tende para 
a unidade? Nesses seres, cuja totalidade estais longe de conhecer, 
é que o princípio inteligente se elabora, se individualiza pouco a 
pouco e se ensaia para a vida, conforme acabamos de dizer. É, de 
certo modo, um trabalho preparatório, como o da germinação, 
por efeito do qual o princípio inteligente sofre uma transforma-
ção e se torna Espírito. Entra então no período da humanização, 
começando a ter consciência do seu futuro, capacidade de dis-
tinguir o bem do mal e a responsabilidade dos seus atos. Assim, 



Dos três reinos

289

à fase da infância se segue a da adolescência, vindo depois a da 
juventude e da madureza. Nessa origem, coisa alguma há de hu-
milhante para o homem. Sentir-se-ão humilhados os grandes gê-
nios por terem sido fetos informes nas entranhas que os geraram? 
Se alguma coisa há que lhe seja humilhante, é a sua inferioridade 
perante Deus e sua impotência para lhe sondar a profundeza dos 
desígnios e para apreciar a sabedoria das leis que regem a harmo-
nia do Universo. Reconhecei a grandeza de Deus nessa admirável 
harmonia, mediante a qual tudo é solidário na Natureza. Acredi-
tar que Deus haja feito, seja o que for, sem um fim, e criado seres 
inteligentes sem futuro, fora blasfemar da sua bondade, que se 
estende por sobre todas as suas criaturas.”

b) Esse período de humanização principia na Terra?

“A Terra não é o ponto de partida da primeira encarnação huma-
na. O período da humanização começa, geralmente, em mun-
dos ainda inferiores à Terra. Isto, entretanto, não constitui regra 
absoluta, pois pode suceder que um Espírito, desde o seu início 
humano, esteja apto a viver na Terra. Não é frequente o caso; 
constitui antes uma exceção.”

608.	 O Espírito do homem tem, após a morte, consciência de suas existên-
cias anteriores ao período de humanidade?

“Não, pois não é desse período que começa a sua vida de Espí-
rito. Difícil é mesmo que se lembre de suas primeiras existências 
humanas, como difícil é que o homem se lembre dos primeiros 
tempos de sua infância e ainda menos do tempo que passou no 
seio materno. Essa a razão por que os Espíritos dizem que não 
sabem como começaram.”

609.	 Uma vez no período da humanidade, conserva o Espírito traços do 
que era precedentemente, quer dizer: do estado em que se achava no 
período a que se poderia chamar anti-humano?

“Conforme a distância que medeie entre os dois períodos e o 
progresso realizado. Durante algumas gerações, pode ele conser-
var vestígios mais ou menos pronunciados do estado primitivo, 
porquanto nada se opera na Natureza por brusca transição.  



Parte Segunda – Capítulo XI

290

Há sempre anéis que ligam as extremidades da cadeia dos seres 
e dos acontecimentos. Aqueles vestígios, porém, se apagam com 
o desenvolvimento do livre-arbítrio. Os primeiros progressos só 
muito lentamente se efetuam, porque ainda não têm a secundá-
-los a vontade. Vão em progressão mais rápida, à medida que o 
Espírito adquire mais perfeita consciência de si mesmo.”

610.	 Ter-se-ão enganado os Espíritos que disseram constituir o homem um 
ser à parte na ordem da criação?

“Não, mas a questão não fora desenvolvida. Ademais, há coi-
sas que só a seu tempo podem ser esclarecidas. O homem é, 
com efeito, um ser à parte, visto possuir faculdades que o dis-
tinguem de todos os outros e ter outro destino. A espécie hu-
mana é a que Deus escolheu para a encarnação dos seres que 
podem conhecê-lo.”

Metempsicose

611.	 O terem os seres vivos uma origem comum no princípio inteligente 
não é a consagração da doutrina da metempsicose?

“Duas coisas podem ter a mesma origem e absolutamente não 
se assemelharem mais tarde. Quem reconheceria a árvore, com 
suas folhas, flores e frutos, no germe informe que se contém 
na semente donde ela surge? Desde que o princípio inteligente 
atinge o grau necessário para ser Espírito e entrar no período da 
humanização, já não guarda relação com o seu estado primitivo 
e já não é a alma dos animais, como a árvore já não é a semente. 
De animal só há no homem o corpo e as paixões que nascem 
da influência do corpo e do instinto de conservação inerente à 
matéria. Não se pode, pois, dizer que tal homem é a encarnação 
do espírito de tal animal. Conseguintemente, a metempsicose, 
como a entendem, não é verdadeira.”

612.	 Poderia encarnar num animal o Espírito que animou o corpo de um 
homem?

“Isso seria retrogradar e o Espírito não retrograda. O rio não re-
monta à sua nascente.” (118)



Dos três reinos

291

613.	 Embora de todo errônea, a ideia ligada à metempsicose não terá re-
sultado do sentimento intuitivo que o homem possui de suas diferen-
tes existências?15

“Nessa, como em muitas outras crenças, se depara esse sentimen-
to intuitivo. O homem, porém, o desnaturou, como costuma fa-
zer com a maioria de suas ideias intuitivas.”

Seria verdadeira a metempsicose, se indicasse a progressão da alma, pas-
sando de um estado inferior a outro superior, em que adquirisse de-
senvolvimentos que lhe transformassem a natureza. É, porém, falsa no 
sentido de transmigração direta da alma do animal para o homem e 
reciprocamente, o que implicaria a ideia de uma retrogradação, ou de fu-
são. Ora, o fato de não poder semelhante fusão operar-se, entre os seres 
corporais das duas espécies, mostra que estas são de graus inassimiláveis, 
devendo dar-se o mesmo com relação aos Espíritos que as animam. Se 
um mesmo Espírito as pudesse animar alternativamente, haveria, como 
consequência, uma identidade de natureza, traduzindo-se pela possibili-
dade da reprodução material.

A reencarnação, como os Espíritos a ensinam, se funda, ao contrário, 
na marcha ascendente da Natureza e na progressão do homem, dentro 
da sua própria espécie, o que em nada lhe diminui a dignidade. O que 
o rebaixa é o mau uso que ele faz das faculdades que Deus lhe outor-
gou para que progrida. Seja como for, a ancianidade e a universalidade 
da doutrina da metempsicose e, bem assim, a circunstância de a terem 
professado homens eminentes provam que o princípio da reencarnação 
se radica na própria Natureza; são, pois, argumentos muito mais a seu 
favor, do que contrários a ele.

O ponto inicial do Espírito é uma dessas questões que se prendem à 
origem das coisas e de que Deus guarda o segredo. Dado não é ao ho-
mem conhecê-las de modo absoluto, nada mais lhe sendo possível a tal 
respeito do que fazer suposições, criar sistemas mais ou menos prováveis. 
Os próprios Espíritos longe estão de tudo saberem e, acerca do que não 
sabem, também podem ter opiniões pessoais mais ou menos sensatas.

É assim, por exemplo, que nem todos pensam da mesma forma quanto 
às relações existentes entre o homem e os animais. Segundo uns, o Espí-
rito não chega ao período humano senão depois de se haver elaborado e 

15	  N.E.: Ver Nota explicativa, p. 477.



Parte Segunda – Capítulo XI

292

individualizado nos diversos graus dos seres inferiores da Criação. Segun-
do outros, o Espírito do homem teria pertencido sempre à raça humana, 
sem passar pela fieira animal. O primeiro desses sistemas apresenta a van-
tagem de assinar um alvo ao futuro dos animais, que formariam então os 
primeiros elos da cadeia dos seres pensantes. O segundo é mais conforme 
a dignidade do homem e pode resumir-se da maneira seguinte:

As diferentes espécies de animais não procedem intelectualmente umas 
das outras, mediante progressão. Assim, o espírito da ostra não se torna 
sucessivamente o do peixe, do pássaro, do quadrúpede e do quadrú-
mano. Cada espécie constitui, física e moralmente, um tipo absoluto, 
cada um de cujos indivíduos haure na fonte universal a quantidade do 
princípio inteligente que lhe seja necessário, de acordo com a perfeição 
de seus órgãos e com o trabalho que tenha de executar nos fenômenos 
da Natureza, quantidade que ele, por sua morte, restitui ao reservatório 
donde a tirou. Os dos mundos mais adiantados que o nosso (ver q. 188) 
constituem igualmente raças distintas, apropriadas às necessidades des-
ses mundos e ao grau de adiantamento dos homens, cujos auxiliares 
eles são, mas de modo nenhum procedem das da Terra, espiritualmente 
falando. Outro tanto não se dá com o homem. Do ponto de vista físico, 
este forma evidentemente um elo da cadeia dos seres vivos; porém, do 
ponto de vista moral, há, entre o animal e o homem, solução de conti-
nuidade. O homem possui, como propriedade sua, a alma ou Espírito, 
centelha divina que lhe confere o senso moral e um alcance intelectual 
de que carecem os animais e que é nele o ser principal, que preexiste e 
sobrevive ao corpo, conservando sua individualidade. Qual a origem do 
Espírito? Onde o seu ponto inicial? Forma-se do princípio inteligente 
individualizado? Tudo isso são mistérios que fora inútil querer devassar e 
sobre os quais, como dissemos, nada mais se pode fazer do que construir 
sistemas. O que é constante, o que ressalta do raciocínio e da experiência 
é a sobrevivência do Espírito, a conservação de sua individualidade após 
a morte, a progressividade de suas faculdades, seu estado feliz ou des-
graçado de acordo com o seu adiantamento na senda do bem e todas as 

verdades morais decorrentes deste princípio.

Quanto às relações misteriosas que existem entre o homem e os animais, 
isso, repetimos, está nos segredos de Deus, como muitas outras coisas, 
cujo conhecimento atual nada importa ao nosso progresso e sobre as 
quais seria inútil determo-nos.



M

Das leis morais

Capítulo I	 Da lei divina ou natural
Capítulo II	 Da lei de adoração
Capítulo III	 Da lei do trabalho
Capítulo IV	 Da lei de reprodução
Capítulo V	 Da lei de conservação
Capítulo VI	 Da lei de destruição 
Capítulo VII	 Da lei de sociedade
Capítulo VIII	 Da lei do progresso
Capítulo IX	 Da lei de igualdade
Capítulo X	 Da lei de liberdade
Capítulo XI	 Da lei de justiça, de amor e de caridade 
Capítulo XII	 Da perfeição moral

Parte Terceira





CAPÍTULO I

M

Da lei divina ou natural

• Caracteres da lei natural • Origem e conhecimento da 
lei natural • O bem e o mal • Divisão da lei natural

Caracteres da lei natural

614.	 Que se deve entender por lei natural?

“A lei natural é a Lei de Deus. É a única verdadeira para a felici-
dade do homem. Indica-lhe o que deve fazer ou deixar de fazer e 
ele só é infeliz quando dela se afasta.”

615.	 É eterna a Lei de Deus?

“Eterna e imutável como o próprio Deus.”

616.	 Será possível que Deus em certa época haja prescrito aos homens o 
que noutra época lhes proibiu?

“Deus não se engana. Os homens é que são obrigados a modi-
ficar suas leis, por imperfeitas. As de Deus, essas são perfeitas. 
A harmonia que reina no universo material, como no universo 
moral, se funda em leis estabelecidas por Deus desde toda a 
eternidade.”

617.	 As leis divinas, que é o que compreendem no seu âmbito? Con-
cernem a alguma outra coisa, que não somente ao procedimento 
moral?



Parte Terceira – Capítulo I

296

“Todas as da Natureza são leis divinas, pois que Deus é o autor de 
tudo. O sábio estuda as leis da matéria, o homem de bem estuda 
e pratica as da alma.”

a) Dado é ao homem aprofundar umas e outras?

“É, mas uma única existência não lhe basta para isso.”

Efetivamente, que são alguns anos para a aquisição de tudo o de que 
precisa o ser, a fim de se considerar perfeito, embora apenas se tenha 
em conta a distância que vai do selvagem ao homem civilizado? Insu-
ficiente seria, para tanto, a existência mais longa que se possa imagi-
nar. Ainda com mais forte razão o será quando curta, como é para a 
maior parte dos homens.

Entre as leis divinas, umas regulam o movimento e as relações da matéria 
bruta: as leis físicas, cujo estudo pertence ao domínio da Ciência.

As outras dizem respeito especialmente ao homem considerado em si 
mesmo e nas suas relações com Deus e com seus semelhantes. Contêm as 
regras da vida do corpo, bem como as da vida da alma: são as leis morais.

618.	 São as mesmas, para todos os mundos, as leis divinas?

“A razão está a dizer que devem ser apropriadas à natureza de 
cada mundo e adequadas ao grau de progresso dos seres que 
os habitam.”

Conhecimento da lei natural

619.	 A todos os homens facultou Deus os meios de conhecerem sua Lei?

“Todos podem conhecê-la, mas nem todos a compreendem. Os 
homens de bem e os que se decidem a investigá-la são os que 
melhor a compreendem. Todos, entretanto, a compreenderão um 
dia, porquanto forçoso é que o progresso se efetue.”

A justiça das diversas encarnações do homem é uma consequência deste 
princípio, pois que, em cada nova existência, sua inteligência se acha 
mais desenvolvida e ele compreende melhor o que é bem e o que é mal. 
Se numa só existência tudo lhe devesse ficar ultimado, qual seria a sorte 
de tantos milhões de seres que morrem todos os dias no embrutecimento 
da selvageria, ou nas trevas da ignorância, sem que deles tenha dependi-
do o se instruírem? (171 a 222)



Da lei divina ou natural

297

620.	 Antes de se unir ao corpo, a alma compreende melhor a Lei de Deus 
do que depois de encarnada?

“Compreende-a de acordo com o grau de perfeição que tenha 
atingido e dela guarda a intuição quando unida ao corpo. Os 
maus instintos, porém, fazem ordinariamente que o homem a 
esqueça.”

621.	 Onde está escrita a Lei de Deus?

“Na consciência.”

a) Visto que o homem traz em sua consciência a Lei de Deus, que 
necessidade havia de lhe ser ela revelada?

“Ele a esquecera e desprezara. Quis então Deus lhe fosse lembrada.”

622.	 Confiou Deus a certos homens a missão de revelarem a sua Lei?

“Indubitavelmente. Em todos os tempos houve homens que tive-
ram essa missão. São Espíritos superiores, que encarnam com o 
fim de fazer progredir a Humanidade.”

623.	 Os que hão pretendido instruir os homens na Lei de Deus não se têm 
enganado algumas vezes, fazendo-os transviar-se por meio de falsos 
princípios?

“Certamente hão dado causa a que os homens se transviassem, 
aqueles que não eram inspirados por Deus e que, por ambição, 
tomaram sobre si um encargo que lhes não fora cometido. Toda-
via, como eram, afinal, homens de gênio, mesmo entre os erros 
que ensinaram, grandes verdades muitas vezes se encontram.”

624.	 Qual o caráter do verdadeiro profeta?

“O verdadeiro profeta é um homem de bem, inspirado por 
Deus. Podeis reconhecê-lo pelas suas palavras e pelos seus atos. 
Impossível é que Deus se sirva da boca do mentiroso para ensi-
nar a verdade.”

625.	 Qual o tipo mais perfeito que Deus tem oferecido ao homem, para lhe 
servir de guia e modelo?

“Jesus.”



Parte Terceira – Capítulo I

298

Para o homem, Jesus constitui o tipo da perfeição moral a que a Huma-
nidade pode aspirar na Terra. Deus no-lo oferece como o mais perfeito 
modelo e a doutrina que ensinou é a expressão mais pura da Lei do Se-
nhor, porque, sendo Ele o mais puro de quantos têm aparecido na Terra, 
o Espírito divino o animava.

Quanto aos que, pretendendo instruir o homem na Lei de Deus, o têm 
transviado, ensinando-lhe falsos princípios, isso aconteceu por haverem 
deixado que os dominassem sentimentos demasiado terrenos e por terem 
confundido as leis que regulam as condições da vida da alma, com as que 
regem a vida do corpo. Muitos hão apresentado como leis divinas simples 
leis humanas estatuídas para servir às paixões e dominar os homens.

626.	 Só por Jesus foram reveladas as leis divinas e naturais? Antes do seu apare-
cimento, o conhecimento dessas leis só por intuição os homens o tiveram?

“Já não dissemos que elas estão escritas por toda parte? Desde os 
séculos mais longínquos, todos os que meditaram sobre a sabedoria 
hão podido compreendê-las e ensiná-las. Pelos ensinos, mesmo in-
completos, que espalharam, prepararam o terreno para receber a se-
mente. Estando as Leis divinas escritas no livro da natureza, possível 
foi ao homem conhecê-las, logo que as quis procurar. Por isso é que 
os preceitos que consagram foram, desde todos os tempos, procla-
mados pelos homens de bem; e também por isso é que elementos 
delas se encontram, se bem que incompletos ou adulterados pela ig-
norância, na doutrina moral de todos os povos saídos da barbárie.”

627.	 Uma vez que Jesus ensinou as verdadeiras Leis de Deus, qual a uti-
lidade do ensino que os Espíritos dão? Terão que nos ensinar mais 
alguma coisa?

“Jesus empregava amiúde, na sua linguagem, alegorias e parábo-
las, porque falava de conformidade com os tempos e os lugares. 
Faz-se mister agora que a verdade se torne inteligível para todo 
mundo. Muito necessário é que aquelas leis sejam explicadas e 
desenvolvidas, tão poucos são os que as compreendem e ainda 
menos os que as praticam. A nossa missão consiste em abrir os 
olhos e os ouvidos a todos, confundindo os orgulhosos e des-
mascarando os hipócritas: os que vestem a capa da virtude e da 
religião, a fim de ocultarem suas torpezas. O ensino dos Espíritos 



Da lei divina ou natural

299

tem que ser claro e sem equívocos, para que ninguém possa pre-
textar ignorância e para que todos o possam julgar e apreciar com 
a razão. Estamos incumbidos de preparar o reino do bem que 
Jesus anunciou. Daí a necessidade de que a ninguém seja possível 
interpretar a Lei de Deus ao sabor de suas paixões, nem falsear o 
sentido de uma lei toda de amor e de caridade.”

628.	 Por que a verdade não foi sempre posta ao alcance de toda gente?

“Importa que cada coisa venha a seu tempo. A verdade é como a 
luz: o homem precisa habituar-se a ela pouco a pouco; do contrá-
rio, fica deslumbrado.

Jamais permitiu Deus que o homem recebesse comunicações tão 
completas e instrutivas como as que hoje lhe são dadas. Havia, 
como sabeis, na Antiguidade alguns indivíduos possuidores do 
que eles próprios consideravam uma ciência sagrada e da qual 
faziam mistério para os que, aos seus olhos, eram tidos por pro-
fanos. Pelo que conheceis das leis que regem estes fenômenos, 
deveis compreender que esses indivíduos apenas recebiam algu-
mas verdades esparsas, dentro de um conjunto equívoco e, na 
maioria dos casos, emblemático. Entretanto, para o estudioso, 
não há nenhum sistema antigo de filosofia, nenhuma tradição, 
nenhuma religião, que seja desprezível, pois em tudo há germens 
de grandes verdades que, se bem pareçam contraditórias entre si, 
dispersas que se acham em meio de acessórios sem fundamento, 
facilmente coordenáveis se vos apresentam, graças à explicação 
que o Espiritismo dá de uma imensidade de coisas que até agora 
se vos afiguraram sem razão alguma e cuja realidade está hoje 
irrecusavelmente demonstrada. Não desprezeis, portanto, os ob-
jetos de estudo que esses materiais oferecem. Ricos eles são de tais 
objetos e podem contribuir grandemente para vossa instrução.”

O bem e o mal

629.	 Que definição se pode dar da moral?

“A moral é a regra de bem proceder, isto é, de distinguir o bem do 
mal. Funda-se na observância da Lei de Deus. O homem procede 



Parte Terceira – Capítulo I

300

bem quando tudo faz pelo bem de todos, porque então cumpre 
a Lei de Deus.”

630.	 Como se pode distinguir o bem do mal?

“O bem é tudo o que é conforme a Lei de Deus; o mal, tudo o 
que lhe é contrário. Assim, fazer o bem é proceder de acordo com 
a Lei de Deus. Fazer o mal é infringi-la.”

631.	 Tem meios o homem de distinguir por si mesmo o que é bem do que é mal?

“Sim, quando crê em Deus e o quer saber. Deus lhe deu a inteli-
gência para distinguir um do outro.”

632.	 Estando sujeito ao erro, não pode o homem enganar-se na apreciação 
do bem e do mal e crer que pratica o bem quando em realidade 
pratica o mal?

“Jesus disse: vede o que queríeis que vos fizessem ou não vos fizes-
sem. Tudo se resume nisso. Não vos enganareis.”

633.	 A regra do bem e do mal, que se poderia chamar de reciprocidade ou 
de solidariedade, é inaplicável ao proceder pessoal do homem para 
consigo mesmo. Achará ele, na lei natural, a regra desse proceder e 
um guia seguro?

“Quando comeis em excesso, verificais que isso vos faz mal. Pois 
bem, é Deus quem vos dá a medida daquilo de que necessitais. 
Quando excedeis dessa medida, sois punidos. Em tudo é assim. A 
lei natural traça para o homem o limite das suas necessidades. Se 
ele ultrapassa esse limite, é punido pelo sofrimento. Se atendesse 
sempre à voz que lhe diz — basta, evitaria a maior parte dos 
males, cuja culpa lança à Natureza.”

634.	 Por que está o mal na natureza das coisas? Falo do mal moral. Não 
podia Deus ter criado a Humanidade em melhores condições?

“Já te dissemos: os Espíritos foram criados simples e ignorantes 
(115). Deus deixa que o homem escolha o caminho. Tanto pior 
para ele, se toma o caminho mau: mais longa será sua peregri-
nação. Se não existissem montanhas, não compreenderia o ho-
mem que se pode subir e descer; se não existissem rochas, não 



Da lei divina ou natural

301

compreenderia que há corpos duros. É preciso que o Espírito ga-
nhe experiência; é preciso, portanto, que conheça o bem e o mal. 
Eis por que se une ao corpo.” (119)

635.	 Das diferentes posições sociais nascem necessidades que não são idên-
ticas para todos os homens. Não parece poder inferir-se daí que a lei 
natural não constitui regra uniforme?

“Essas diferentes posições são da natureza das coisas e conformes 
a lei do progresso. Isso não infirma a unidade da lei natural, que 
se aplica a tudo.”

As condições de existência do homem mudam de acordo com os tempos e os 
lugares, do que lhe resultam necessidades diferentes e posições sociais apro-
priadas a essas necessidades. Pois que está na ordem das coisas, tal diversidade é 
conforme a Lei de Deus, lei que não deixa de ser una quanto ao seu princípio. 
À razão cabe distinguir as necessidades reais das factícias ou convencionais.

636.	 São absolutos, para todos os homens, o bem e o mal?

“A Lei de Deus é a mesma para todos, porém o mal depende 
principalmente da vontade que se tenha de o praticar. O bem é 
sempre o bem e o mal sempre o mal, qualquer que seja a posição 
do homem. Diferença só há quanto ao grau da responsabilidade.”

637.	 Será culpado o selvagem que, cedendo ao seu instinto, se nutre de 
carne humana?

“Eu disse que o mal depende da vontade. Pois bem! Tanto mais 
culpado é o homem, quanto melhor sabe o que faz.”

As circunstâncias dão relativa gravidade ao bem e ao mal. Muitas vezes, 
comete o homem faltas, que, nem por serem consequência da posição 
em que a sociedade o colocou, se tornam menos repreensíveis. A res-
ponsabilidade do homem é proporcionada aos meios de que ele dispõe 
para compreender o bem e o mal. Assim, mais culpado é, aos olhos de 
Deus, o homem instruído que pratica uma simples injustiça, do que o 
selvagem ignorante que se entrega aos seus instintos.

638.	 Parece, às vezes, que o mal é uma consequência da força das coisas. 
Tal, por exemplo, a necessidade em que o homem se vê, nalguns casos, 



Parte Terceira – Capítulo I

302

de destruir, até mesmo o seu semelhante. Poder-se-á dizer que há, 
então, infração da Lei de Deus?

“Embora necessário, o mal não deixa de ser o mal. Essa necessidade 
desaparece, entretanto, à medida que a alma se depura, passando 
de uma a outra existência. Então, mais culpado é o homem, 
quando o pratica, porque melhor o compreende.”

639.	 Não sucede frequentemente resultar o mal, que o homem pratica, da po-
sição em que os outros homens o colocam? Quais, nesse caso, os culpados?

“O mal recai sobre quem lhe foi o causador. Nessas condições, 
aquele que é levado a praticar o mal pela posição em que seus se-
melhantes o colocam tem menos culpa do que os que, assim proce-
dendo, o ocasionaram. Porque, cada um será punido, não só pelo 
mal que haja feito, mas também pelo mal a que tenha dado lugar.”

640.	 Aquele que não pratica o mal, mas que se aproveita do mal praticado 
por outrem, é tão culpado quanto este?

“É como se o houvera praticado. Aproveitar do mal é partici-
par dele. Talvez não fosse capaz de praticá-lo; mas, desde que, 
achando-o feito, dele tira partido, é que o aprova; é que o teria 
praticado, se pudera, ou se ousara.”

641.	  Será tão repreensível, quanto fazer o mal, o desejá-lo?

“Conforme. Há virtude em resistir-se voluntariamente ao mal 
que se deseja praticar, sobretudo quando há possibilidade de 
satisfazer-se a esse desejo. Se apenas não o pratica por falta de 
ocasião, é culpado quem o deseja.”

642.	 Para agradar a Deus e assegurar a sua posição futura, bastará que o 
homem não pratique o mal?

“Não; cumpre-lhe fazer o bem no limite de suas forças, porquan-
to responderá por todo mal que haja resultado de não haver prati-
cado o bem.”

643.	 Haverá quem, pela sua posição, não tenha possibilidade de fazer o bem?

“Não há quem não possa fazer o bem. Somente o egoísta nunca 
encontra ensejo de o praticar. Basta que se esteja em relações com 



Da lei divina ou natural

303

outros homens para que se tenha ocasião de fazer o bem, e não há 
dia da existência que não ofereça, a quem não se ache cego pelo 
egoísmo, oportunidade de praticá-lo. Porque, fazer o bem não 
consiste, para o homem, apenas em ser caridoso, mas em ser útil, 
na medida do possível, todas as vezes que o seu concurso venha 
a ser necessário.”

644.	 Para certos homens, o meio onde se acham colocados não representa a 
causa primária de muitos vícios e crimes?

“Sim, mas ainda aí há uma prova que o Espírito escolheu, quan-
do em liberdade, levado pelo desejo de expor-se à tentação para 
ter o mérito da resistência.”

645.	 Quando o homem se acha, de certo modo, mergulhado na atmosfera 
do vício, o mal não se lhe torna um arrastamento quase irresistível?

“Arrastamento, sim; irresistível, não; porquanto, mesmo den-
tro da atmosfera do vício, com grandes virtudes às vezes de-
paras. São Espíritos que tiveram a força de resistir e que, ao 
mesmo tempo, receberam a missão de exercer boa influência 
sobre os seus semelhantes.”

646.	 Estará subordinado a determinadas condições o mérito do bem que se 
pratique? Por outra: será de diferentes graus o mérito que resulta da 
prática do bem?

“O mérito do bem está na dificuldade em praticá-lo. Nenhum 
merecimento há em fazê-lo sem esforço e quando nada custe. 
‘Em melhor conta tem Deus o pobre que divide com outro o 
seu único pedaço de pão, do que o rico que apenas dá do que lhe 
sobra’, disse-o Jesus, a propósito do óbolo da viúva.”

Divisão da lei natural

647.	 A Lei de Deus se acha contida toda no preceito do amor ao próximo, 
ensinado por Jesus?

“Certamente. Esse preceito encerra todos os deveres dos homens 
uns para com os outros. Cumpre, porém, se lhes mostre a apli-
cação que comporta, do contrário deixarão de cumpri-lo, como 



Parte Terceira – Capítulo I

304

o fazem presentemente. Ademais, a lei natural abrange todas as 
circunstâncias da vida e esse preceito compreende só uma parte 
da lei. Aos homens são necessárias regras precisas; os preceitos 
gerais e muito vagos deixam grande número de portas abertas à 
interpretação.”

648.	 Que pensais da divisão da lei natural em dez partes, compreendendo 
as leis de adoração, trabalho, reprodução, conservação, destrui-
ção, sociedade, progresso, igualdade, liberdade e, por fim, a de 
justiça, amor e caridade?

“Essa divisão da Lei de Deus em dez partes é a de Moisés e de 
natureza a abranger todas as circunstâncias da vida, o que é es-
sencial. Podes, pois, adotá-la, sem que, por isso, tenha qualquer 
coisa de absoluta, como não o tem nenhum dos outros sistemas 
de classificação, que todos dependem do prisma pelo qual se con-
sidere o que quer que seja. A última lei é a mais importante, por 
ser a que faculta ao homem adiantar-se mais na vida espiritual, 
visto que resume todas as outras.”



CAPÍTULO II

M

Da lei de adoração

• Objetivo da adoração • Adoração exterior • Vida 
contemplativa • A prece • Politeísmo • Sacrifícios

Objetivo da adoração

649.	 Em que consiste a adoração?

“Na elevação do pensamento a Deus. Deste, pela adoração, apro-
xima o homem sua alma.”

650.	 Origina-se de um sentimento inato a adoração, ou é fruto de ensino?

“Sentimento inato, como o da existência de Deus. A consciência 
da sua fraqueza leva o homem a curvar-se diante daquele que o 
pode proteger.”

651.	 Terá havido povos destituídos de todo sentimento de adoração?

“Não, que nunca houve povos de ateus. Todos compreendem que 
acima de tudo há um Ente supremo.”

652.	 Poder-se-á considerar a lei natural como fonte originária da 
adoração?

“A adoração está na lei natural, pois resulta de um sentimento 
inato no homem. Por essa razão é que existe entre todos os povos, 
se bem que sob formas diferentes.”



Parte Terceira – Capítulo II

306

Adoração exterior

653.	 Precisa de manifestações exteriores a adoração?

“A adoração verdadeira é do coração. Em todas as vossas ações, 
lembrai-vos sempre de que o Senhor tem sobre vós o seu olhar.”

a) Será útil a adoração exterior?

“Sim, se não consistir num vão simulacro. É sempre útil dar um 
bom exemplo, mas os que somente por afetação e amor-próprio 
o fazem, desmentindo com o proceder a aparente piedade, mau 
exemplo dão e não imaginam o mal que causam.”

654.	 Tem Deus preferência pelos que o adoram desta ou daquela maneira?

“Deus prefere os que o adoram do fundo do coração, com sin-
ceridade, fazendo o bem e evitando o mal, aos que julgam hon-
rá-lo com cerimônias que os não tornam melhores para com os 
seus semelhantes.
Todos os homens são irmãos e filhos de Deus. Ele atrai a si todos 
os que lhe obedecem às leis, qualquer que seja a forma sob que 
as exprimam.
É hipócrita aquele cuja piedade se cifra nos atos exteriores. Mau 
exemplo dá todo aquele cuja adoração é afetada e contradiz o seu 
procedimento.
Declaro-vos que somente nos lábios e não na alma tem religião 
aquele que professa adorar o Cristo, mas que é orgulhoso, inve-
joso e cioso, duro e implacável para com outrem, ou ambicioso 
dos bens deste mundo. Deus, que tudo vê, dirá: o que conhece a 
verdade é cem vezes mais culpado do mal que faz, do que o sel-
vagem ignorante que vive no deserto. E como tal será tratado no 
dia da justiça. Se um cego, ao passar, vos derriba, perdoá-lo-eis; se 
for um homem que enxerga perfeitamente bem, queixar-vos-eis 
e com razão.
Não pergunteis, pois, se alguma forma de adoração há que mais 
convenha, porque equivaleria a perguntardes se mais agrada a 
Deus ser adorado num idioma do que noutro. Ainda uma vez vos 
digo: até ele não chegam os cânticos, senão quando passam pela 
porta do coração.”



Da lei de adoração

307

655.	 Merece censura aquele que pratica uma religião em que não crê do 
fundo da alma, fazendo-o apenas pelo respeito humano e para não 
escandalizar os que pensam de modo diverso?

“Nisto, como em muitas outras coisas, a intenção constitui a regra. 
Não procede mal aquele que, assim fazendo, só tenha em vista res-
peitar as crenças de outrem. Procede melhor do que um que as ridi-
culize, porque, então, falta à caridade. Aquele, porém, que a pratique 
por interesse e por ambição se torna desprezível aos olhos de Deus e 
dos homens. A Deus não podem agradar os que fingem humilhar-se 
diante dele tão somente para granjear o aplauso dos homens.”

656.	 À adoração individual será preferível a adoração em comum?

“Reunidos pela comunhão dos pensamentos e dos sentimentos, 
mais força têm os homens para atrair a si os bons Espíritos. O 
mesmo se dá quando se reúnem para adorar a Deus. Não creiais, 
todavia, que menos valiosa seja a adoração particular, pois que 
cada um pode adorar a Deus pensando nele.”

Vida contemplativa

657.	 Têm, perante Deus, algum mérito os que se consagram à vida con-
templativa, uma vez que nenhum mal fazem e só em Deus pensam?

“Não, porquanto, se é certo que não fazem o mal, também o é 
que não fazem o bem e são inúteis. Ademais, não fazer o bem já 
é um mal. Deus quer que o homem pense nele, mas não quer 
que só nele pense, pois que lhe impôs deveres a cumprir na Terra. 
Quem passa todo o tempo na meditação e na contemplação nada 
faz de meritório aos olhos de Deus, porque vive uma vida toda 
pessoal e inútil à Humanidade e Deus lhe pedirá contas do bem 
que não houver feito.” (640)

A prece

658.	 Agrada a Deus a prece?

“A prece é sempre agradável a Deus, quando ditada pelo coração, 
pois, para Ele, a intenção é tudo. Assim, preferível lhe é a prece do 
íntimo à prece lida, por muito bela que seja, se for lida mais com 



Parte Terceira – Capítulo II

308

os lábios do que com o coração. Agrada-lhe a prece, quando dita 
com fé, com fervor e sinceridade. Não creiais, porém, que toque 
a Deus a prece do homem fútil, orgulhoso e egoísta, a menos que 
signifique, de sua parte, um ato de sincero arrependimento e de 
verdadeira humildade.”

659.	 Qual o caráter geral da prece?

“A prece é um ato de adoração. Orar a Deus é pensar nele; é apro-
ximar-se dele; é pôr-se em comunicação com Ele. A três coisas 
podemos propor-nos por meio da prece: louvar, pedir, agradecer.”

660.	 A prece torna melhor o homem?

“Sim, porquanto aquele que ora com fervor e confiança se faz 
mais forte contra as tentações do mal e Deus lhe envia bons Es-
píritos para assisti-lo. É este um socorro que jamais se lhe recusa, 
quando pedido com sinceridade.”

a) Como é que certas pessoas, que oram muito, são, não obstante, de 
mau caráter, ciosas, invejosas, impertinentes, carentes de benevolên-
cia e de indulgência e até, algumas vezes, viciosas?

“O essencial não é orar muito, mas orar bem. Essas pessoas su-
põem que todo o mérito está na longura da prece e fecham os 
olhos para os seus próprios defeitos. Fazem da prece uma ocupa-
ção, um emprego do tempo, nunca, porém, um estudo de si mes-
mas. A ineficácia, em tais casos, não é do remédio, sim da maneira 
por que o aplicam.”

661.	 Poderemos utilmente pedir a Deus que perdoe as nossas faltas?

“Deus sabe discernir o bem do mal; a prece não esconde as faltas. 
Aquele que a Deus pede perdão de suas faltas só o obtém mudan-
do de proceder. As boas ações são a melhor prece, por isso que os 
atos valem mais que as palavras.”

662.	 Pode-se, com utilidade, orar por outrem?

“O Espírito de quem ora atua pela sua vontade de praticar o bem. 
Atrai a si, mediante a prece, os bons Espíritos e estes se associam 
ao bem que deseje fazer.”



Da lei de adoração

309

O pensamento e a vontade representam em nós um poder de ação que 
alcança muito além dos limites da nossa esfera corporal. A prece que 
façamos por outrem é um ato dessa vontade. Se for ardente e sincera, 
pode chamar, em auxílio daquele por quem oramos, os bons Espíritos, 
que lhe virão sugerir bons pensamentos e dar a força de que necessitem 
seu corpo e sua alma. Ainda aqui, a prece do coração é tudo, a dos 
lábios nada vale.

663.	 Podem as preces, que por nós mesmos fizermos, mudar a natureza das 
nossas provas e desviar-lhes o curso?

“As vossas provas estão nas mãos de Deus e algumas há que têm 
de ser suportadas até o fim, mas Deus sempre leva em conta a 
resignação. A prece traz para junto de vós os bons Espíritos e, 
dando-vos estes a força de suportá-las corajosamente, menos 
rudes elas vos parecem. Hemos dito que a prece nunca é inútil 
quando benfeita, porque fortalece aquele que ora, o que já cons-
titui grande resultado. Ajuda-te a ti mesmo e o céu te ajudará, 
bem o sabes. Ademais, não é possível que Deus mude a ordem da 
natureza ao sabor de cada um, porquanto o que, do vosso ponto 
de vista mesquinho e do da vossa vida efêmera, vos parece um 
grande mal é quase sempre um grande bem na ordem geral do 
Universo. Além disso, de quantos males não se constitui o ho-
mem o próprio autor, pela sua imprevidência ou pelas suas faltas? 
Ele é punido naquilo em que pecou. Todavia, as súplicas justas 
são atendidas mais vezes do que supondes. Julgais, de ordinário, 
que Deus não vos ouve, porque não faz a vosso favor um milagre, 
enquanto vos assiste por meios tão naturais que vos parecem obra 
do acaso ou da força das coisas. Muitas vezes também, as mais das 
vezes mesmo, ele vos sugere a ideia que vos fará sair da dificulda-
de pelo vosso próprio esforço.”

664.	 Será útil que oremos pelos mortos e pelos Espíritos sofredores? E, neste 
caso, como podem as nossas preces lhes proporcionar alívio e abreviar 
os sofrimentos? Têm elas o poder de abrandar a Justiça de Deus?

“A prece não pode ter por efeito mudar os desígnios de Deus, 
mas a alma por quem se ora experimenta alívio, porque recebe 
assim um testemunho do interesse que inspira àquele que por ela 



Parte Terceira – Capítulo II

310

pede e também porque o desgraçado sente sempre um refrigé-
rio quando encontra almas caridosas que se compadecem de suas 
dores. Por outro lado, mediante a prece, aquele que ora concita 
o desgraçado ao arrependimento e ao desejo de fazer o que é ne-
cessário para ser feliz. Neste sentido é que se lhe pode abreviar a 
pena, se, por sua parte, ele secunda a prece com a boa vontade. O 
desejo de melhorar-se, despertado pela prece, atrai para junto do 
Espírito sofredor Espíritos melhores, que o vão esclarecer, con-
solar e dar-lhe esperanças. Jesus orava pelas ovelhas desgarradas, 
mostrando-vos, desse modo, que culpados vos tornaríeis, se não 
fizésseis o mesmo pelos que mais necessitam das vossas preces.”

665.	 Que se deve pensar da opinião dos que rejeitam a prece em favor dos 
mortos, por não se achar prescrita no Evangelho?

“Aos homens disse o Cristo: ‘Amai-vos uns aos outros.’ Esta re-
comendação contém a de empregar o homem todos os meios 
possíveis para testemunhar aos outros homens afeição, sem haver 
entrado em minúcias quanto à maneira de atingir ele esse fim. Se 
é certo que nada pode fazer que o Criador, imagem da justiça per-
feita, deixe de aplicá-la a todas as ações do Espírito, não menos 
certo é que a prece que lhe dirigis por aquele que vos inspira afei-
ção constitui, para este, um testemunho de que dele vos lembrais, 
testemunho que forçosamente contribuirá para lhe suavizar os 
sofrimentos e consolá-lo. Desde que ele manifeste o mais ligeiro 
arrependimento, mas só então é socorrido. Nunca, porém, será 
deixado na ignorância de que uma alma simpática com ele se 
ocupou. Ao contrário, será deixado na doce crença de que a inter-
cessão dessa alma lhe foi útil. Daí resulta necessariamente, de sua 
parte, um sentimento de gratidão e afeto pelo que lhe deu essa 
prova de amizade ou de piedade. Em consequência, crescerá num 
e noutro, reciprocamente, o amor que o Cristo recomendava aos 
homens. Ambos, pois, se fizeram assim obedientes à lei de amor e 
de união de todos os seres, Lei divina, de que resultará a unidade, 
objetivo e finalidade do Espírito.”16

16	 Nota de Allan Kardec: Resposta dada pelo Sr. Monod (Espírito), pastor protestante em Paris, morto em 
abril de 1856. A resposta anterior, q. 664, é do Espírito São Luís.



Da lei de adoração

311

666.	 Pode-se orar aos Espíritos?

“Pode-se orar aos bons Espíritos, como os mensageiros de Deus 
e os executores de suas vontades. O poder deles, porém, está em 
relação com a superioridade que tenham alcançado e dimana 
sempre do Senhor de todas as coisas, sem cuja permissão nada 
se faz. Eis por que as preces que se lhes dirigem só são eficazes se 
bem-aceitas por Deus.”

Politeísmo

667.	 Por que razão, não obstante ser falsa, a crença politeísta é uma das 
mais antigas e espalhadas?

“A concepção de um Deus único não poderia existir no homem, 
senão como resultado do desenvolvimento de suas ideias. Inca-
paz, pela sua ignorância, de conceber um ser imaterial, sem for-
ma determinada, atuando sobre a matéria, conferiu-lhe o homem 
atributos da natureza corpórea, isto é, uma forma e um aspecto 
e, desde então, tudo o que parecia ultrapassar os limites da inte-
ligência comum era, para ele, uma divindade. Tudo o que não 
compreendia devia ser obra de uma potência sobrenatural. Daí a 
crer em tantas potências distintas quantos os efeitos que observa-
va, não havia mais que um passo. Em todos os tempos, porém, 
houve homens instruídos, que compreenderam ser impossível a 
existência desses poderes múltiplos a governarem o mundo, sem 
uma direção superior, e que, em consequência, se elevaram à con-
cepção de um Deus único.”

668.	 Tendo-se produzido em todos os tempos e sendo conhecidos desde as 
primeiras idades do mundo, não haverão os fenômenos espíritas con-
tribuído para a difusão da crença na pluralidade dos deuses?

“Sem dúvida, porquanto, chamando deus a tudo o que era so-
bre-humano, os homens tinham por deuses os Espíritos. Daí 
veio que, quando um homem, pelas suas ações, pelo seu gênio, 
ou por um poder oculto que o vulgo não lograva compreender, 
se distinguia dos demais, faziam dele um deus e, por sua morte, 
lhe rendiam culto.” (603) 



Parte Terceira – Capítulo II

312

A palavra deus tinha, entre os Antigos, acepção muito ampla. Não indi-
cava, como presentemente, uma personificação do Senhor da Natureza. 
Era uma qualificação genérica, que se dava a todo ser existente fora das 
condições da Humanidade. Ora, tendo-lhes as manifestações espíritas 
revelado a existência de seres incorpóreos a atuarem como potência da 
Natureza, a esses seres deram eles o nome de deuses, como lhes damos 
atualmente o de Espíritos. Pura questão de palavras, com a única diferen-
ça de que, na ignorância em que se achavam, mantida intencionalmente 
pelos que nisso tinham interesse, eles erigiram templos e altares muito 
lucrativos a tais deuses, ao passo que hoje os consideramos simples cria-
turas como nós, mais ou menos perfeitas e despidas de seus invólucros 
terrestres. Se estudarmos atentamente os diversos atributos das divinda-
des pagãs, reconheceremos, sem esforço, todos os de que vemos dotados 
os Espíritos nos diferentes graus da escala espírita, o estado físico em que 
se encontram nos mundos superiores, todas as propriedades do perispí-
rito e os papéis que desempenham nas coisas da Terra.

Vindo iluminar o mundo com a sua divina luz, o Cristianismo não se 
propôs destruir uma coisa que está na Natureza. Orientou, porém, a 
adoração para aquele a quem é devida. Quanto aos Espíritos, a lembran-
ça deles se há perpetuado, conforme os povos, sob diversos nomes, e 
suas manifestações, que nunca deixaram de produzir-se, foram interpre-
tadas de maneiras diferentes e muitas vezes exploradas sob o prestígio do 
mistério. Enquanto para a religião essas manifestações eram fenômenos 
miraculosos, para os incrédulos sempre foram embustes. Hoje, mercê de 
um estudo mais sério, feito à luz meridiana, o Espiritismo, escoimado 
das ideias supersticiosas que o ensombraram durante séculos, nos revela 
um dos maiores e mais sublimes princípios da Natureza.

Sacrifícios

669.	 Remonta à mais alta antiguidade o uso dos sacrifícios humanos. 
Como se explica que o homem tenha sido levado a crer que tais coisas 
pudessem agradar a Deus?

“Primeiramente, porque não compreendia Deus como a fonte da 
bondade. Nos povos primitivos, a matéria sobrepuja o espírito; 
eles se entregam aos instintos do animal selvagem. Por isso é 
que, em geral, são cruéis; é que neles o senso moral ainda não se 
acha desenvolvido. Em segundo lugar, é natural que os homens 



Da lei de adoração

313

primitivos acreditassem ter uma criatura animada muito mais va-
lor, aos olhos de Deus, do que um corpo material. Foi isto que os 
levou a imolarem, primeiro, animais e, mais tarde, homens. De 
conformidade com a falsa crença que possuíam, pensavam que o 
valor do sacrifício era proporcional à importância da vítima. Na 
vida material, como geralmente a praticais, se houverdes de ofe-
recer a alguém um presente, escolhê-lo-eis sempre de tanto maior 
valor quanto mais afeto e consideração quiserdes testemunhar a 
esse alguém. Assim tinha que ser, com relação a Deus, entre ho-
mens ignorantes.”

a) De modo que os sacrifícios de animais precederam os sacrifícios 
humanos?

“Sobre isso não pode haver a menor dúvida.”

b) Então, de acordo com a explicação que vindes de dar, não foi de 
um sentimento de crueldade que se originaram os sacrifícios humanos?

“Não; originaram-se de uma ideia errônea quanto à maneira de 
agradar a Deus. Considerai o que se deu com Abraão. Com o cor-
rer dos tempos, os homens entraram a abusar dessas práticas, imo-
lando seus inimigos comuns, até mesmo seus inimigos particula-
res. Deus, entretanto, nunca exigiu sacrifícios, nem de homens, 
nem, sequer, de animais. Não há como imaginar-se que se lhe 
possa prestar culto, mediante a destruição inútil de suas criaturas.”

670.	 Dar-se-á que alguma vez possam ter sido agradáveis a Deus os sacri-
fícios humanos praticados com piedosa intenção?

“Não, nunca. Deus, porém, julga pela intenção. Sendo ignoran-
tes os homens, natural era que supusessem praticar ato louvável 
imolando seus semelhantes. Nesses casos, Deus atentava unica-
mente na ideia que presidia ao ato e não neste. À proporção que 
se foram melhorando, os homens tiveram que reconhecer o erro 
em que laboravam e que reprovar tais sacrifícios, com que não 
podiam conformar-se as ideias de Espíritos esclarecidos. Digo —
esclarecidos, porque os Espíritos tinham então a envolvê-los o véu 
material, mas, por meio do livre-arbítrio, possível lhes era vislum-
brar suas origens e fim, e muitos, por intuição, já compreendiam 



Parte Terceira – Capítulo II

314

o mal que praticavam, se bem que nem por isso deixassem de 
praticá-lo, para satisfazer às suas paixões.”

671.	 Que devemos pensar das chamadas guerras santas? O sentimento que 
impele os povos fanáticos, tendo em vista agradar a Deus, a extermi-
narem o mais possível os que não partilham de suas crenças, poderá 
equiparar-se, quanto à origem, ao sentimento que os excitava outrora 
a sacrificarem seus semelhantes? 

“São impelidos pelos maus Espíritos e, fazendo a guerra aos seus 
semelhantes, contravêm à vontade de Deus, que manda ame 
cada um o seu irmão, como a si mesmo. Todas as religiões, ou, 
antes, todos os povos adoram um mesmo Deus, qualquer que 
seja o nome que lhe deem. Por que então há de um fazer guer-
ra a outro, sob o fundamento de ser a religião deste diferente 
da sua, ou por não ter ainda atingido o grau de progresso da 
religião dos povos cultos? Se são desculpáveis os povos de não 
crerem na palavra daquele que o Espírito de Deus animava e que 
Deus enviou, sobretudo os que não o viram e não lhe testemu-
nharam os atos, como pretenderdes que creiam nessa palavra de 
paz, quando lhes ides levá-la de espada em punho? Eles têm que 
ser esclarecidos e devemos esforçar-nos por fazê-los conhecer a 
doutrina do Salvador, mediante a persuasão e com brandura, 
nunca a ferro e fogo. Em vossa maioria, não acreditais nas co-
municações que temos com certos mortais; como quereríeis que 
estranhos acreditassem na vossa palavra, quando desmentis com 
os atos a doutrina que pregais?”

672.	 A oferenda feita a Deus, de frutos da terra, tinha a seus olhos mais 
mérito do que o sacrifício dos animais?

“Já vos respondi, declarando que Deus julga segundo a intenção 
e que para Ele pouca importância tinha o fato. Mais agradável 
evidentemente era a Deus que lhe oferecessem frutos da terra, 
em vez do sangue das vítimas. Como temos dito e sempre repe-
tiremos, a prece proferida do fundo da alma é cem vezes mais 
agradável a Deus do que todas as oferendas que lhe possais fazer. 
Repito que a intenção é tudo, que o fato nada vale.”



Da lei de adoração

315

673.	 Não seria um meio de tornar essas oferendas agradáveis a Deus con-
sagrá-las a minorar os sofrimentos daqueles a quem falta o necessário 
e, neste caso, o sacrifício dos animais, praticado com fim útil, não 
se tornaria meritório, ao passo que era abusivo quando para nada 
servia, ou só aproveitava aos que de nada precisavam? Não haveria 
qualquer coisa de verdadeiramente piedoso em consagrar-se aos po-
bres as primícias dos bens que Deus nos concede na Terra?  

“Deus abençoa sempre os que fazem o bem. O melhor meio de 
honrá-lo consiste em minorar os sofrimentos dos pobres e dos 
aflitos. Não quero dizer com isto que Ele desaprove as cerimônias 
que praticais para lhe dirigirdes as vossas preces. Muito dinheiro, 
porém, aí se gasta que poderia ser empregado mais utilmente do 
que o é. Deus ama a simplicidade em tudo. O homem que se 
atém às exterioridades e não ao coração é um Espírito de vistas 
acanhadas. Dizei, em consciência, se Deus deve atender mais à 
forma do que ao fundo.”





CAPÍTULO III

M

Da lei do trabalho

• Necessidade do trabalho • Limite do trabalho. Repouso

Necessidade do trabalho

674.	 A necessidade do trabalho é Lei da Natureza?

“O trabalho é Lei da Natureza, por isso mesmo que constitui uma 
necessidade, e a civilização obriga o homem a trabalhar mais, por-
que lhe aumenta as necessidades e os gozos.”

675.	 Por trabalho só se devem entender as ocupações materiais?

“Não; o Espírito trabalha, assim como o corpo. Toda ocupação 
útil é trabalho.”

676.	 Por que o trabalho se impõe ao homem?

“Por ser uma consequência da sua natureza corpórea. É expiação 
e, ao mesmo tempo, meio de aperfeiçoamento da sua inteligên-
cia. Sem o trabalho, o homem permaneceria sempre na infância, 
quanto à inteligência. Por isso é que seu alimento, sua segurança 
e seu bem-estar dependem do seu trabalho e da sua atividade. Em 
compensação, ao extremamente fraco de corpo outorgou Deus a 
inteligência, mas é sempre um trabalho.”

677.	 Por que provê a Natureza, por si mesma, a todas as necessidades dos 
animais?



Parte Terceira – Capítulo III

318

“Tudo na Natureza trabalha. Como tu, trabalham os animais, 
mas o trabalho deles, de acordo com a inteligência de que dis-
põem, se limita a cuidarem da própria conservação. Daí vem que, 
do trabalho não lhes resulta progresso, ao passo que o do homem 
visa duplo fim: a conservação do corpo e o desenvolvimento da 
faculdade de pensar, o que também é uma necessidade e o eleva 
acima de si mesmo. Quando digo que o trabalho dos animais se 
cifra no cuidarem da própria conservação, refiro-me ao objetivo 
com que trabalham. Entretanto, provendo às suas necessidades 
materiais, eles se constituem, inconscientemente, executores dos 
desígnios do Criador e, assim, o trabalho que executam também 
concorre para a realização do objetivo final da Natureza, se bem 
quase nunca lhe descubrais o resultado imediato.”

678.	 Nos mundos mais aperfeiçoados, os homens se acham submetidos à 
mesma necessidade de trabalhar?

“A natureza do trabalho está em relação com a natureza das ne-
cessidades. Quanto menos materiais são estas, menos material é 
o trabalho. Não deduzais daí, porém, que o homem se conserve 
inativo e inútil. A ociosidade seria um suplício, em vez de ser 
um benefício.”

679.	 Achar-se-á isento da lei do trabalho o homem que possua bens sufi-
cientes para lhe assegurarem a existência?

“Do trabalho material, talvez; não, porém, da obrigação de tor-
nar-se útil, conforme os meios de que disponha, nem de aperfei-
çoar a sua inteligência ou a dos outros, o que também é trabalho. 
Aquele a quem Deus facultou a posse de bens suficientes a lhe ga-
rantirem a existência não está, é certo, constrangido a alimentar-
-se com o suor do seu rosto, mas tanto maior lhe é a obrigação de 
ser útil aos seus semelhantes, quanto mais ocasiões de praticar o 
bem lhe proporciona o adiantamento que lhe foi feito.”

680.	 Não há homens que se encontram impossibilitados de trabalhar no 
que quer que seja e cuja existência é, portanto, inútil?

“Deus é justo e, pois, só condena aquele que voluntariamente 
tornou inútil a sua existência, porquanto esse vive a expensas do 



Da lei do trabalho

319

trabalho dos outros. Ele quer que cada um seja útil, de acordo 
com as suas faculdades.” (643)

681.	 A Lei da Natureza impõe aos filhos a obrigação de trabalharem para 
seus pais?

“Certamente, do mesmo modo que os pais têm que trabalhar 
para seus filhos. Foi por isso que Deus fez do amor filial e do 
amor paterno um sentimento natural. Foi para que, por essa afei-
ção recíproca, os membros de uma família se sentissem impelidos 
a ajudarem-se mutuamente, o que, aliás, com muita frequência se 
esquece na vossa sociedade atual.” (205)

Limite do trabalho. Repouso

682.	 Sendo uma necessidade para todo aquele que trabalha, o repouso não 
é também uma Lei da Natureza?

“Sem dúvida. O repouso serve para a reparação das forças do cor-
po e também é necessário para dar um pouco mais de liberdade à 
inteligência, a fim de que se eleve acima da matéria.”

683.	 Qual o limite do trabalho?

“O das forças. Em suma, a esse respeito Deus deixa inteiramente 
livre o homem.”

684.	 Que se deve pensar dos que abusam de sua autoridade, impondo a 
seus inferiores excessivo trabalho?

“Isso é uma das piores ações. Todo aquele que tem o poder de 
mandar é responsável pelo excesso de trabalho que imponha a 
seus inferiores, porquanto, assim fazendo, transgride a Lei de 
Deus.” (273)

685.	 Tem o homem o direito de repousar na velhice?

“Sim, que a nada é obrigado, senão de acordo com as suas forças.”

a) Então, que há de fazer o velho que precisa trabalhar para viver e 
não pode?

“O forte deve trabalhar para o fraco. Não tendo este família, a 
sociedade deve fazer as vezes desta. É a lei de caridade.”



Parte Terceira – Capítulo III

320

Não basta se diga ao homem que lhe corre o dever de trabalhar. É preciso 
que aquele que tem de prover à sua existência por meio do trabalho en-
contre em que se ocupar, o que nem sempre acontece. Quando se gene-
raliza, a suspensão do trabalho assume as proporções de um flagelo, qual 
a miséria. A ciência econômica procura remédio para isso no equilíbrio 
entre a produção e o consumo. Esse equilíbrio, porém, dado seja possível 
estabelecer-se, sofrerá sempre intermitências, durante as quais não deixa 
o trabalhador de ter que viver. Há um elemento, que se não costuma 
fazer pesar na balança e sem o qual a ciência econômica não passa de 
simples teoria. Esse elemento é a educação, não a educação intelectual, 
mas a educação moral. Não nos referimos, porém, à educação moral 
pelos livros e sim à que consiste na arte de formar os caracteres, à que 
incute hábitos, porquanto a educação é o conjunto dos hábitos adquiridos. 
Considerando-se a aluvião de indivíduos que todos os dias são lançados 
na torrente da população, sem princípios, sem freio e entregues a seus 
próprios instintos, serão de espantar as consequências desastrosas que 
daí decorrem? Quando essa arte for conhecida, compreendida e prati-
cada, o homem terá no mundo hábitos de ordem e de previdência para 
consigo mesmo e para com os seus, de respeito a tudo o que é respeitável, 
hábitos que lhe permitirão atravessar menos penosamente os maus dias 
inevitáveis. A desordem e a imprevidência são duas chagas que só uma 
educação bem entendida pode curar. Esse o ponto de partida, o elemen-
to real do bem-estar, o penhor da segurança de todos.



CAPÍTULO IV

M

Da lei de reprodução

• População do globo • Sucessão e 
aperfeiçoamento das raças • Obstáculos à 

reprodução • Casamento e celibato • Poligamia

População do globo

686.	 É Lei da Natureza a reprodução dos seres vivos?

“Evidentemente. Sem a reprodução, o mundo corporal pereceria.”

687.	 Indo sempre a população na progressão crescente que vemos, chegará 
tempo em que seja excessiva na Terra?

“Não, Deus a isso provê e mantém sempre o equilíbrio. Ele coisa 
alguma inútil faz. O homem, que apenas vê um canto do quadro 
da Natureza, não pode julgar da harmonia do conjunto.”

Sucessão e aperfeiçoamento das raças

688.	 Há, neste momento, raças humanas que evidentemente decrescem. 
Virá momento em que terão desaparecido da Terra? 17

“Assim acontecerá, de fato. É que outras lhes terão tomado o lu-
gar, como outras um dia tomarão o da vossa.”

17	 N.E.: Ver Nota explicativa, p. 477.



Parte Terceira – Capítulo IV

322

689.	 Os homens atuais formam uma criação nova, ou são descendentes 
aperfeiçoados dos seres primitivos? 18

“São os mesmos Espíritos que voltaram, para se aperfeiçoar em 
novos corpos, mas que ainda estão longe da perfeição. Assim, a 
atual raça humana, que, pelo seu crescimento, tende a invadir 
toda a Terra e a substituir as raças que se extinguem, terá sua fase 
de decrescimento e de desaparição. Substituí-la-ão outras raças 
mais aperfeiçoadas, que descenderão da atual, como os homens 
civilizados de hoje descendem dos seres brutos e selvagens dos 
tempos primitivos.”

690.	 Do ponto de vista físico, são de criação especial os corpos da raça 
atual, ou procedem dos corpos primitivos, mediante reprodução? 19

“A origem das raças se perde na noite dos tempos. Como todas 
pertencem, porém, à grande família humana, qualquer que tenha 
sido o tronco de cada uma, elas puderam aliar-se entre si e pro-
duzir tipos novos.”

691.	 Qual, do ponto de vista físico, o caráter distintivo e dominante das 
raças primitivas? 20

“Desenvolvimento da força bruta, à custa da força intelectual. 
Agora, dá-se o contrário: o homem faz mais pela inteligência do 
que pela força do corpo. Todavia, faz cem vezes mais, porque 
soube tirar proveito das forças da Natureza, o que não conse-
guem os animais.”

692.	 Será contrário à Lei da Natureza o aperfeiçoamento das raças ani-
mais e vegetais pela Ciência? Seria mais conforme a essa lei deixar 
que as coisas seguissem seu curso normal?

“Tudo se deve fazer para chegar à perfeição e o próprio homem é 
um instrumento de que Deus se serve para atingir seus fins. Sen-
do a perfeição a meta para que tende a Natureza, favorecer essa 
perfeição é corresponder às vistas de Deus.” 

18,19,20	 N.E.: Ver Nota explicativa, p. 477.

.



Da lei de reprodução

323

a) Geralmente, os esforços que o homem emprega para conseguir 
a melhoria das raças nascem de um sentimento pessoal e não 
objetivam senão o acréscimo de seus gozos. Isto não lhe diminui 
o mérito?

“Que importa seja nulo o seu merecimento, desde que o progres-
so se realize? Cabe-lhe tornar meritório, pela intenção, o seu tra-
balho. Ademais, mediante esse trabalho, ele exercita e desenvolve 
a inteligência e sob este aspecto é que maior proveito tira.”

Obstáculos à reprodução

693.	 São contrários à Lei da Natureza as leis e os costumes humanos que 
têm por fim ou por efeito criar obstáculos à reprodução?

“Tudo o que embaraça a Natureza em sua marcha é contrário à 
lei geral.”

a) Entretanto, há espécies de seres vivos, animais e plantas, cuja re-
produção indefinida seria nociva a outras espécies e das quais o pró-
prio homem acabaria por ser vítima. Pratica ele ato repreensível, 
impedindo essa reprodução? 

“Deus concedeu ao homem, sobre todos os seres vivos, um po-
der de que ele deve usar, sem abusar. Pode, pois, regular a re-
produção, de acordo com as necessidades. Não deve opor-se-lhe 
sem necessidade. A ação inteligente do homem é um contrapeso 
que Deus dispôs para restabelecer o equilíbrio entre as forças da 
Natureza e é ainda isso o que o distingue dos animais, porque 
ele obra com conhecimento de causa. Os mesmos animais, po-
rém, também concorrem para a existência desse equilíbrio, por-
quanto o instinto de destruição que lhes foi dado faz com que, 
provendo à própria conservação, obstem ao desenvolvimento 
excessivo, quiçá perigoso, das espécies animais e vegetais de que 
se alimentam.”

694.	 Que se deve pensar dos usos, cujo efeito consiste em obstar à reprodu-
ção, para satisfação da sensualidade?

“Isso prova a predominância do corpo sobre a alma e quanto o 
homem é material.”



Parte Terceira – Capítulo IV

324

Casamento e celibato

695.	 Será contrário à Lei da Natureza o casamento, isto é, a união perma-
nente de dois seres?

“É um progresso na marcha da Humanidade.”

696.	 Que efeito teria sobre a sociedade humana a abolição do casamento?

“Seria uma regressão à vida dos animais.”

O estado de natureza é o da união livre e fortuita dos sexos. O casamento 
constitui um dos primeiros atos de progresso nas sociedades humanas, 
porque estabelece a solidariedade fraterna e se observa entre todos os 
povos, se bem que em condições diversas. A abolição do casamento seria, 
pois, regredir à infância da Humanidade e colocaria o homem abaixo 
mesmo de certos animais que lhe dão o exemplo de uniões constantes.

697.	 Está na Lei da Natureza, ou somente na lei humana, a indissolubi-
lidade absoluta do casamento?

“É uma lei humana muito contrária à da Natureza, mas os ho-
mens podem modificar suas leis; só as da Natureza são imutáveis.” 

698.	 O celibato voluntário representa um estado de perfeição meritório aos 
olhos de Deus?

“Não, e os que assim vivem, por egoísmo, desagradam a Deus e 
enganam o mundo.”

699.	 Da parte de certas pessoas, o celibato não será um sacrifício que fazem com 
o fim de se votarem, de modo mais completo, ao serviço da Humanidade?

“Isso é muito diferente. Eu disse: por egoísmo. Todo sacrifício 
pessoal é meritório, quando feito para o bem. Quanto maior o 
sacrifício, tanto maior o mérito.”

Não é possível que Deus se contradiga, nem que ache mau o que Ele 
próprio fez. Nenhum mérito, portanto, pode haver na violação da sua 
lei. Se o celibato, em si mesmo, não é um estado meritório, outro tanto 
não se dá quando constitui, pela renúncia, às alegrias da família, um 
sacrifício praticado em prol da Humanidade. Todo sacrifício pessoal, 
tendo em vista o bem e sem qualquer ideia egoísta, eleva o homem acima 
da sua condição material.



Da lei de reprodução

325

Poligamia

700.	 A igualdade numérica, que mais ou menos existe entre os sexos, cons-
titui indício da proporção em que devam unir-se?

“Sim, porquanto tudo, na Natureza, tem um fim.”

701.	 Qual das duas, a poligamia ou a monogamia, é mais conforme a Lei 
da Natureza?

“A poligamia é lei humana cuja abolição marca um progresso so-
cial. O casamento, segundo as vistas de Deus, tem que se fundar 
na afeição dos seres que se unem. Na poligamia não há afeição 
real: há apenas sensualidade.”

Se a poligamia fosse conforme a Lei da Natureza, devera ter possibilida-
de de tornar-se universal, o que seria materialmente impossível, dada a 
igualdade numérica dos sexos.

Deve ser considerada como um uso ou legislação especial apropriada a 
certos costumes e que o aperfeiçoamento social fez que desaparecesse 
pouco a pouco.





CAPÍTULO V

M

Da lei de conservação

• Instinto de conservação • Meios de conservação • Gozo dos bens 
terrenos • Necessário e supérfluo • Privações voluntárias. Mortificações

Instinto de conservação

702.	 É Lei da Natureza o instinto de conservação?

“Sem dúvida. Todos os seres vivos o possuem, qualquer que seja 
o grau de sua inteligência. Nuns é puramente maquinal, racioci-
nado em outros.”

703.	 Com que fim outorgou Deus a todos os seres vivos o instinto de 
conservação?

“Porque todos têm que concorrer para cumprimento dos desíg-
nios da Providência. Por isso foi que Deus lhes deu a necessidade 
de viver. Acresce que a vida é necessária ao aperfeiçoamento dos 
seres. Eles o sentem instintivamente, sem disso se aperceberem.”

Meios de conservação

704.	 Tendo dado ao homem a necessidade de viver, Deus lhe facultou, em 
todos os tempos, os meios de o conseguir?

“Certo, e se ele os não encontra, é que não os compreende. 
Não fora possível que Deus criasse para o homem a necessida-
de de viver, sem lhe dar os meios de consegui-lo. Essa a razão 



Parte Terceira – Capítulo V

328

por que faz que a Terra produza de modo a proporcionar o 
necessário aos que a habitam, visto que só o necessário é útil. 
O supérfluo nunca o é.”

705.	 Por que nem sempre a Terra produz bastante para fornecer ao ho-
mem o necessário?

“É que, ingrato, o homem a despreza! Ela, no entanto, é exce-
lente mãe. Muitas vezes, também, ele acusa a Natureza do que 
só é resultado da sua imperícia ou da sua imprevidência. A Terra 
produziria sempre o necessário, se com o necessário soubesse o 
homem contentar-se. Se o que ela produz não lhe basta a todas 
as necessidades, é que ele emprega no supérfluo o que poderia ser 
aplicado no necessário. Olha o árabe no deserto. Acha sempre de 
que viver, porque não cria para si necessidades factícias. Desde 
que haja desperdiçado a metade dos produtos em satisfazer a 
fantasias, que motivos tem o homem para se espantar de nada 
encontrar no dia seguinte e para se queixar de estar desprovido 
de tudo, quando chegam os dias de penúria? Em verdade vos 
digo, imprevidente não é a Natureza, é o homem, que não sabe 
regrar o seu viver.”

706.	 Por bens da Terra unicamente se devem entender os produtos do solo?

“O solo é a fonte primacial donde dimanam todos os outros re-
cursos, pois que, em definitivo, estes recursos são simples trans-
formações dos produtos do solo. Por bens da Terra se deve, pois, 
entender tudo de que o homem pode gozar neste mundo.”

707.	 É frequente a certos indivíduos faltarem os meios de subsistência, 
ainda quando os cerca a abundância. A que se deve atribuir isso?

“Ao egoísmo dos homens, que nem sempre fazem o que lhes cum-
pre. Depois e as mais das vezes, devem-no a si mesmos. Buscai e 
achareis; estas palavras não querem dizer que, para achar o que 
deseje, basta que o homem olhe para a terra, mas que lhe é preciso 
procurá-lo, não com indolência, e sim com ardor e perseverança, 
sem desanimar ante os obstáculos, que muito amiúde são simples 
meios de que se utiliza a Providência, para lhe experimentar a 
constância, a paciência e a firmeza.” (534)



Da lei de conservação

329

Se é certo que a civilização multiplica as necessidades, também o é que 
multiplica as fontes de trabalho e os meios de viver. Forçoso, porém, 
é convir em que, a tal respeito, muito ainda lhe resta por fazer. Quan-
do ela houver concluído a sua obra, ninguém deverá haver que possa 
queixar-se de lhe faltar o necessário, a não ser por sua própria culpa. A 
desgraça, para muitos, provém de enveredarem por uma senda diversa 
da que a Natureza lhes traçou. É então que lhes falece a inteligência 
para o bom êxito. Para todos há lugar ao sol, mas com a condição de 
que cada um ocupe o seu e não o dos outros. A Natureza não pode ser 
responsável pelos defeitos da organização social, nem pelas consequên-
cias da ambição e do amor-próprio.

Fora preciso, entretanto, ser-se cego, para se não reconhecer o progres-
so que, por esse lado, têm feito os povos mais adiantados. Graças aos 
louváveis esforços que, juntas, a Filantropia e a Ciência não cessam de 
despender para melhorar a condição material dos homens e malgrado o 
crescimento incessante das populações, a insuficiência da produção se 
acha atenuada, pelo menos em grande parte, e os anos mais calamitosos 
do presente não se podem de modo algum comparar aos de outrora. A 
higiene pública, elemento tão essencial da força e da saúde, a higiene 
pública, que nossos pais não conheceram, é objeto de esclarecida soli-
citude. O infortúnio e o sofrimento encontram onde se refugiem. Por 
toda parte a Ciência contribui para acrescer o bem-estar. Poder-se-á 
dizer que já se haja chegado à perfeição? Oh! não, certamente; mas o 
que já se fez deixa prever o que, com perseverança, se logrará conseguir, 
se o homem se mostrar bastante avisado para procurar a sua felicidade 
nas coisas positivas e sérias e não em utopias que o levam a recuar em 
vez de fazê-lo avançar.

708.	 Não há situações nas quais os meios de subsistência de maneira al-
guma dependem da vontade do homem, sendo-lhe a privação do 
de que mais imperiosamente necessita uma consequência da força 
mesma das coisas?

“É isso uma prova, muitas vezes cruel, que lhe compete sofrer e 
à qual sabia ele de antemão que viria a estar exposto. Seu mérito 
então consiste em submeter-se à vontade de Deus, desde que a 
sua inteligência nenhum meio lhe faculta de sair da dificuldade. 
Se a morte vier colhê-lo, cumpre-lhe recebê-la sem murmurar, 



Parte Terceira – Capítulo V

330

ponderando que a hora da verdadeira libertação soou e que o de-
sespero no derradeiro momento pode ocasionar-lhe a perda do fruto 
de toda a sua resignação.”

709.	 Terão cometido crime os que, em certas situações críticas, se viram 
na contingência de sacrificar seus semelhantes, para matar a fome? 
Se houve crime, não teve este a atenuá-lo a necessidade de viver, que 
resulta do instinto de conservação?

“Já respondi, quando disse que há mais merecimento em sofrer 
todas as provações da vida com coragem e abnegação. Em tal 
caso, há homicídio e crime de lesa-natureza, falta que é dupla-
mente punida.”

710.	 Nos mundos de mais apurada organização, têm os seres vivos necessi-
dade de alimentar-se?

“Têm, mas seus alimentos estão em relação com a sua natureza. 
Tais alimentos não seriam bastante substanciosos para os vossos 
estômagos grosseiros; assim como os deles não poderiam digerir 
os vossos alimentos.”

Gozo dos bens terrenos

711.	 O uso dos bens da Terra é um direito de todos os homens?

“Esse direito é consequente da necessidade de viver. Deus não 
imporia um dever sem dar ao homem o meio de cumpri-lo.”

712.	 Com que fim pôs Deus atrativos no gozo dos bens materiais?

“Para instigar o homem ao cumprimento da sua missão e para 
experimentá-lo por meio da tentação.”

a) Qual o objetivo dessa tentação?

“Desenvolver-lhe a razão, que deve preservá-lo dos excessos.”

Se o homem só fosse instigado a usar dos bens terrenos pela utilidade que 
têm, sua indiferença houvera talvez comprometido a harmonia do Universo. 
Deus imprimiu a esse uso o atrativo do prazer, porque assim é o homem im-
pelido ao cumprimento dos desígnios providenciais. Além disso, porém, dan-
do àquele uso esse atrativo, quis Deus também experimentar o homem por 
meio da tentação, que o arrasta para o abuso, de que deve a razão defendê-lo.



Da lei de conservação

331

713.	 Traçou a Natureza limites aos gozos?

“Traçou, para vos indicar o limite do necessário; mas, pelos vos-
sos excessos, chegais à saciedade e vos punis a vós mesmos.”

714.	 Que se deve pensar do homem que procura nos excessos de todo gênero 
o requinte dos gozos?

“Pobre criatura! mais digna é de lástima que de inveja, pois bem 
perto está da morte!”

a) Perto da morte física, ou da morte moral? 

“De ambas.”

O homem, que procura nos excessos de todo gênero o requinte do gozo, 
coloca-se abaixo do bruto, pois que este sabe deter-se, quando satisfeita 
a sua necessidade. Abdica da razão que Deus lhe deu por guia e quanto 
maiores forem seus excessos, tanto maior preponderância confere ele à 
sua natureza animal sobre a sua natureza espiritual. As doenças, as en-
fermidades e, ainda, a morte, que resultam do abuso, são, ao mesmo 
tempo, o castigo à transgressão da Lei de Deus.

Necessário e supérfluo

715.	 Como pode o homem conhecer o limite do necessário?

“Aquele que é ponderado o conhece por intuição. Muitos só che-
gam a conhecê-lo por experiência e à sua própria custa.”

716.	 Mediante a organização que nos deu, não traçou a Natureza o limite 
das nossas necessidades?

“Sem dúvida, mas o homem é insaciável. Por meio da organiza-
ção que lhe deu, a Natureza lhe traçou o limite das necessidades; 
porém os vícios lhe alteraram a constituição e lhe criaram neces-
sidades que não são reais.”

717.	 Que se há de pensar dos que açambarcam os bens da Terra para se 
proporcionarem o supérfluo, com prejuízo daqueles a quem falta o 
necessário?

“Olvidam a Lei de Deus e terão que responder pelas privações 
que houverem causado aos outros.”



Parte Terceira – Capítulo V

332

Nada tem de absoluto o limite entre o necessário e o supérfluo. A civi-
lização criou necessidades que o selvagem desconhece e os Espíritos que 
ditaram os preceitos acima não pretendem que o homem civilizado deva 
viver como o selvagem. Tudo é relativo, cabendo à razão regrar as coisas. 
A civilização desenvolve o senso moral e, ao mesmo tempo, o sentimen-
to de caridade, que leva os homens a se prestarem mútuo apoio. Os que 
vivem à custa das privações dos outros exploram, em seu proveito, os 
benefícios da civilização. Desta têm apenas o verniz, como muitos há 
que da religião só têm a máscara. 

Privações voluntárias. Mortificações

718.	 A lei de conservação obriga o homem a prover às necessidades do corpo?

“Sim, porque, sem força e saúde, impossível é o trabalho.”

719.	 Merece censura o homem, por procurar o bem-estar?

“É natural o desejo do bem-estar. Deus só proíbe o abuso, por ser 
contrário à conservação. Ele não condena a procura do bem-estar, 
desde que não seja conseguido à custa de outrem e não venha a 
diminuir-vos nem as forças físicas, nem as forças morais.”

720.	 São meritórias aos olhos de Deus as privações voluntárias, com o 
objetivo de uma expiação igualmente voluntária?

“Fazei o bem aos vossos semelhantes e mais mérito tereis.”

a) Haverá privações voluntárias que sejam meritórias?

“Há: a privação dos gozos inúteis, porque desprende da matéria 
o homem e lhe eleva a alma. Meritório é resistir à tentação que 
arrasta ao excesso ou ao gozo das coisas inúteis; é o homem tirar 
do que lhe é necessário para dar aos que carecem do bastante. Se 
a privação não passar de simulacro, será uma irrisão.”

721.	 É meritória, de qualquer ponto de vista, a vida de mortificações as-
céticas que desde a mais remota antiguidade teve praticantes no seio 
de diversos povos?

“Procurai saber a quem ela aproveita e tereis a resposta. Se so-
mente serve para quem a pratica e o impede de fazer o bem, é 
egoísmo, seja qual for o pretexto com que entendam de colori-la. 



Da lei de conservação

333

Privar-se a si mesmo e trabalhar para os outros, tal a verdadeira 
mortificação, segundo a caridade cristã.”

722.	 Será racional a abstenção de certos alimentos, prescrita a diversos povos?

“Permitido é ao homem alimentar-se de tudo o que lhe não prejudi-
que a saúde. Alguns legisladores, porém, com um fim útil, entende-
ram de interdizer o uso de certos alimentos e, para maior autoridade 
imprimirem às suas leis, apresentaram-nas como emanadas de Deus.”

723.	 A alimentação animal é, com relação ao homem, contrária à Lei da 
Natureza?

“Dada a vossa constituição física, a carne alimenta a carne, do 
contrário o homem se debilita. A lei de conservação lhe prescreve, 
como um dever, que mantenha suas forças e sua saúde, para cum-
prir a lei do trabalho. Ele, pois, tem que se alimentar conforme o 
reclame a sua organização.”

724.	 Será meritório abster-se o homem da alimentação animal, ou de ou-
tra qualquer, por expiação?

“Sim, se praticar essa privação em benefício dos outros. Aos olhos 
de Deus, porém, só há mortificação, havendo privação séria e útil. 
Por isso é que qualificamos de hipócritas os que apenas aparente-
mente se privam de alguma coisa.” (720)

725.	 Que se deve pensar das mutilações operadas no corpo do homem ou 
dos animais?

“A que propósito, semelhante questão? Ainda uma vez: inquiri 
sempre vós mesmos se é útil aquilo de que porventura se trate. 
A Deus não pode agradar o que seja inútil e o que for nocivo lhe 
será sempre desagradável. Porque, ficai sabendo, Deus só é sensí-
vel aos sentimentos que elevam para Ele a alma. Obedecendo-lhe 
à Lei e não a violando é que podereis forrar-vos ao jugo da vossa 
matéria terrestre.”

726.	 Visto que os sofrimentos deste mundo nos elevam, se os suportarmos 
devidamente, dar-se-á que também nos elevam os que nós mesmos 
nos criamos?



Parte Terceira – Capítulo V

334

“Os sofrimentos naturais são os únicos que elevam, porque vêm 
de Deus. Os sofrimentos voluntários de nada servem, quando 
não concorrem para o bem de outrem. Supões que se adiantam 
no caminho do progresso os que abreviam a vida, mediante rigo-
res sobre-humanos, como o fazem os bonzos, os faquires e alguns 
fanáticos de muitas seitas? Por que de preferência não trabalham 
pelo bem de seus semelhantes? Vistam o indigente; consolem o 
que chora; trabalhem pelo que está enfermo; sofram privações 
para alívio dos infelizes e então suas vidas serão úteis e, portanto, 
agradáveis a Deus. Sofrer alguém voluntariamente, apenas por 
seu próprio bem, é egoísmo; sofrer pelos outros é caridade: tais os 
preceitos do Cristo.”

727.	 Uma vez que não devemos criar sofrimentos voluntários, que nenhu-
ma utilidade tenham para outrem, deveremos cuidar de preservar-
-nos dos que prevejamos ou nos ameacem?

“Contra os perigos e os sofrimentos é que o instinto de conser-
vação foi dado a todos os seres. Fustigai o vosso espírito e não o 
vosso corpo, mortificai o vosso orgulho, sufocai o vosso egoísmo, 
que se assemelha a uma serpente a vos roer o coração, e fareis 
muito mais pelo vosso adiantamento do que infligindo-vos rigo-
res que já não são deste século.”



CAPÍTULO VI

M

Da lei de destruição

• Destruição necessária e destruição abusiva • Flagelos destruidores 
• Guerras • Assassínio • Crueldade • Duelo • Pena de morte

Destruição necessária e destruição abusiva

728.	 É Lei da Natureza a destruição?

“Preciso é que tudo se destrua para renascer e se regenerar. Por-
que, o que chamais destruição não passa de uma transformação, 
que tem por fim a renovação e melhoria dos seres vivos.”

a) O instinto de destruição teria sido dado aos seres vivos por desíg-
nios providenciais?

“As criaturas são instrumentos de que Deus se serve para chegar 
aos fins que objetiva. Para se alimentarem, os seres vivos recipro-
camente se destroem, destruição esta que obedece a um duplo 
fim: manutenção do equilíbrio na reprodução, que poderia tor-
nar-se excessiva, e utilização dos despojos do invólucro exterior 
que sofre a destruição. Esse invólucro é simples acessório e não a 
parte essencial do ser pensante. A parte essencial é o princípio in-
teligente, que não se pode destruir e se elabora nas metamorfoses 
diversas por que passa.”

729.	 Se a regeneração dos seres faz necessária a destruição, por que os cerca 
a Natureza de meios de preservação e conservação?



Parte Terceira – Capítulo VI

336

“A fim de que a destruição não se dê antes de tempo. Toda des-
truição antecipada obsta ao desenvolvimento do princípio inte-
ligente. Por isso foi que Deus fez que cada ser experimentasse a 
necessidade de viver e de se reproduzir.”

730.	 Uma vez que a morte nos faz passar a uma vida melhor, nos livra 
dos males desta, sendo, pois, mais de desejar do que de temer, por que 
lhe tem o homem, instintivamente, tal horror, que ela lhe é sempre 
motivo de apreensão?

“Já dissemos que o homem deve procurar prolongar a vida, para 
cumprir a sua tarefa. Tal o motivo por que Deus lhe deu o ins-
tinto de conservação, instinto que o sustenta nas provas. A não 
ser assim, ele muito frequentemente se entregaria ao desânimo. A 
voz íntima, que o induz a repelir a morte, lhe diz que ainda pode 
realizar alguma coisa pelo seu progresso. A ameaça de um perigo 
constitui aviso para que se aproveite da dilação que Deus lhe con-
cede, mas, ingrato! o homem rende graças mais vezes à sua estrela 
do que ao seu Criador.”

731.	 Por que, ao lado dos meios de conservação, colocou a Natureza os 
agentes de destruição?

“É o remédio ao lado do mal. Já dissemos: para manter o equilí-
brio e servir de contrapeso.”

732.	 Será idêntica, em todos os mundos, a necessidade de destruição?

“Guarda proporções com o estado mais ou menos material dos 
mundos. Cessa, quando o físico e o moral se acham mais depu-
rados. Muito diversas são as condições de existência nos mundos 
mais adiantados do que o vosso.”

733.	 Entre os homens da Terra existirá sempre a necessidade da destruição?

“Essa necessidade se enfraquece no homem, à medida que o Espíri-
to sobrepuja a matéria. Assim é que, como podeis observar, o horror 
à destruição cresce com o desenvolvimento intelectual e moral.”

734.	 Em seu estado atual, tem o homem direito ilimitado de destruição 
sobre os animais?



Da lei de destruição

337

“Tal direito se acha regulado pela necessidade que ele tem de prover 
ao seu sustento e à sua segurança. O abuso jamais constituiu direito.”

735.	 Que se deve pensar da destruição, quando ultrapassa os limites que 
as necessidades e a segurança traçam? Da caça, por exemplo, quando 
não objetiva senão o prazer de destruir sem utilidade?

“Predominância da bestialidade sobre a natureza espiritual. Toda 
destruição que excede os limites da necessidade é uma violação da 
Lei de Deus. Os animais só destroem para satisfação de suas neces-
sidades; enquanto o homem, dotado de livre-arbítrio, destrói sem 
necessidade. Terá que prestar contas do abuso da liberdade que 
lhe foi concedida, pois isso significa que cede aos maus instintos.”

736.	 Especial merecimento terão os povos que levam ao excesso o escrúpulo, 
quanto à destruição dos animais?

“Esse excesso, no tocante a um sentimento louvável em si mes-
mo, se torna abusivo e o seu merecimento fica neutralizado por 
abusos de muitas outras espécies. Entre tais povos, há mais temor 
supersticioso do que verdadeira bondade.”

Flagelos destruidores

737.	 Com que fim fere Deus a Humanidade por meio de flagelos 
destruidores?

“Para fazê-la progredir mais depressa. Já não dissemos ser a des-
truição uma necessidade para a regeneração moral dos Espíritos, 
que, em cada nova existência, sobem um degrau na escala do 
aperfeiçoamento? Preciso é que se veja o objetivo, para que os re-
sultados possam ser apreciados. Somente do vosso ponto de vista 
pessoal os apreciais; daí vem que os qualificais de flagelos, por 
efeito do prejuízo que vos causam. Essas subversões, porém, são 
frequentemente necessárias para que mais pronto se dê o advento 
de uma melhor ordem de coisas e para que se realize em alguns 
anos o que teria exigido muitos séculos.” (744)

738.	 Para conseguir a melhora da Humanidade, não podia Deus empre-
gar outros meios que não os flagelos destruidores?



Parte Terceira – Capítulo VI

338

“Pode e os emprega todos os dias, pois que deu a cada um os meios de 
progredir pelo conhecimento do bem e do mal. O homem, porém, 
não se aproveita desses meios. Necessário, portanto, se torna que seja 
castigado no seu orgulho e que se lhe faça sentir a sua fraqueza.”

a) Mas nesses flagelos tanto sucumbe o homem de bem como o per-
verso. Será justo isso?

“Durante a vida, o homem tudo refere ao seu corpo; entretanto, de 
maneira diversa pensa depois da morte. Ora, conforme temos dito, a 
vida do corpo bem pouca coisa é. Um século no vosso mundo não 
passa de um relâmpago na eternidade. Logo, nada são os sofrimentos 
de alguns dias ou de alguns meses, de que tanto vos queixais. Re-
presentam um ensino que se vos dá e que vos servirá no futuro. Os 
Espíritos, que preexistem e sobrevivem a tudo, formam o mundo real 
(85). Esses os filhos de Deus e o objeto de toda a sua solicitude. Os 
corpos são meros disfarces com que eles aparecem no mundo. Por 
ocasião das grandes calamidades que dizimam os homens, o espetácu-
lo é semelhante ao de um exército cujos soldados, durante a guerra, fi-
cassem com seus uniformes estragados, rotos, ou perdidos. O general 
se preocupa mais com seus soldados do que com os uniformes deles.”

b) Mas nem por isso as vítimas desses flagelos deixam de o ser.

“Se considerásseis a vida qual ela é e quão pouca coisa represen-
ta com relação ao infinito, menos importância lhe daríeis. Em 
outra vida, essas vítimas acharão ampla compensação aos seus 
sofrimentos, se souberem suportá-los sem murmurar.”

Venha por um flagelo a morte, ou por uma causa comum, ninguém dei-
xa por isso de morrer, desde que haja soado a hora da partida. A única di-
ferença, em caso de flagelo, é que maior número parte ao mesmo tempo.

Se, pelo pensamento, pudéssemos elevar-nos de maneira a dominar a Hu-
manidade e a abrangê-la em seu conjunto, esses tão terríveis flagelos não 
nos pareceriam mais do que passageiras tempestades no destino do mundo.

739.	 Têm os flagelos destruidores utilidade, do ponto de vista físico, não 
obstante os males que ocasionam?

“Têm. Muitas vezes mudam as condições de uma região, mas o 
bem que deles resulta só as gerações vindouras o experimentam.”



Da lei de destruição

339

740.	 Não serão os flagelos, igualmente, provas morais para o homem, por 
porem-no a braços com as mais aflitivas necessidades?

“Os flagelos são provas que dão ao homem ocasião de exercitar 
a sua inteligência, de demonstrar sua paciência e resignação ante 
a vontade de Deus e que lhe oferecem ensejo de manifestar seus 
sentimentos de abnegação, de desinteresse e de amor ao próximo, 
se o não domina o egoísmo.”

741.	 Dado é ao homem conjurar os flagelos que o afligem?

“Em parte, é; não, porém, como geralmente o entendem. Muitos 
flagelos resultam da imprevidência do homem. À medida que ad-
quire conhecimentos e experiência, ele os vai podendo conjurar, 
isto é, prevenir, se lhes sabe pesquisar as causas. Contudo, entre os 
males que afligem a Humanidade, alguns há de caráter geral, que 
estão nos decretos da Providência e dos quais cada indivíduo re-
cebe, mais ou menos, o contragolpe. A esses nada pode o homem 
opor, a não ser sua submissão à vontade de Deus. Esses mesmos 
males, entretanto, ele muitas vezes os agrava pela sua negligência.”

Na primeira linha dos flagelos destruidores, naturais e independentes do 
homem, devem ser colocadas a peste, a fome, as inundações e as intem-
péries fatais às produções da terra. Não tem, porém, o homem encontra-
do na Ciência, nas obras de arte, no aperfeiçoamento da agricultura, nos 
afolhamentos e nas irrigações, no estudo das condições higiênicas, meios 
de impedir, ou, quando menos, de atenuar muitos desastres? Certas re-
giões, outrora assoladas por terríveis flagelos, não estão hoje preservadas 
deles? Que não fará, portanto, o homem pelo seu bem-estar material, 
quando souber aproveitar-se de todos os recursos da sua inteligência e 
quando, aos cuidados da sua conservação pessoal, souber aliar o senti-
mento de verdadeira caridade para com os seus semelhantes? (707)

Guerras

742.	 Que é o que impele o homem à guerra?

“Predominância da natureza animal sobre a natureza espiritual e 
transbordamento das paixões. No estado de barbaria, os povos um 
só direito conhecem — o do mais forte. Por isso é que, para tais 
povos, o de guerra é um estado normal. À medida que o homem 



Parte Terceira – Capítulo VI

340

progride, menos frequente se torna a guerra, porque ele lhe evita 
as causas, fazendo-a com humanidade, quando a sente necessária.”

743.	 Da face da Terra, algum dia, a guerra desaparecerá?

“Sim, quando os homens compreenderem a justiça e praticarem a 
Lei de Deus. Nessa época, todos os povos serão irmãos.”

744.	 Que objetivou a Providência, tornando necessária a guerra?

“A liberdade e o progresso.”

a) Desde que a guerra deve ter por efeito produzir o advento da liberda-
de, como pode frequentemente ter por objetivo e resultado a escravização?

“Escravização temporária, para oprimir os povos, a fim de fazê-los 
progredir mais depressa.”

745.	 Que se deve pensar daquele que suscita a guerra para proveito seu?

“Grande culpado é esse e muitas existências lhe serão necessárias 
para expiar todos os assassínios de que haja sido causa, porquanto 
responderá por todos os homens cuja morte tenha causado para 
satisfazer à sua ambição.”

Assassínio

746.	 É crime aos olhos de Deus o assassínio?

“Grande crime, pois que aquele que tira a vida ao seu semelhante cor-
ta o fio de uma existência de expiação ou de missão. Aí é que está o mal.”

747.	 É sempre do mesmo grau a culpabilidade em todos os casos de assassínio?

“Já o temos dito: Deus é justo, julga mais pela intenção do que 
pelo fato.”

748.	 Em caso de legítima defesa, escusa Deus o assassínio?

“Só a necessidade o pode escusar mas, desde que o agredido possa 
preservar sua vida, sem atentar contra a de seu agressor, deve fazê-lo.”

749.	 Tem o homem culpa dos assassínios que pratica durante a guerra?

“Não, quando constrangido pela força; mas é culpado das cruel-
dades que cometa, sendo-lhe também levado em conta o senti-
mento de humanidade com que proceda.”



Da lei de destruição

341

750.	 Qual o mais condenável aos olhos de Deus, o parricídio ou o 
infanticídio?

“Ambos o são igualmente, porque todo crime é um crime.”

751.	 Como se explica que entre alguns povos, já adiantados sob o ponto de 
vista intelectual, o infanticídio seja um costume e esteja consagrado 
pela legislação?

“O desenvolvimento intelectual não implica a necessidade do bem. 
Um Espírito, superior em inteligência, pode ser mau. Isso se dá 
com aquele que muito tem vivido sem se melhorar: apenas sabe.”

Crueldade

752.	 Poder-se-á ligar o sentimento de crueldade ao instinto de destruição?

“É o instinto de destruição no que tem de pior, porquanto, se, 
algumas vezes, a destruição constitui uma necessidade, com 
a crueldade jamais se dá o mesmo. Ela resulta sempre de uma 
natureza má.”

753.	 Por que razão a crueldade forma o caráter predominante dos povos 
primitivos?

“Nos povos primitivos, como lhes chamas, a matéria prepondera 
sobre o Espírito. Eles se entregam aos instintos do bruto e, como 
não experimentam outras necessidades além das da vida do cor-
po, só da conservação pessoal cogitam e é o que os torna, em 
geral, cruéis. Ademais, os povos de imperfeito desenvolvimento 
se conservam sob o império de Espíritos também imperfeitos, 
que lhes são simpáticos, até que povos mais adiantados venham 
destruir ou enfraquecer essa influência.”

754.	 A crueldade não derivará da carência de senso moral?

“Dize — da falta de desenvolvimento do senso moral; não digas 
da carência, porquanto o senso moral existe, como princípio, em 
todos os homens. É esse senso moral que dos seres cruéis fará 
mais tarde seres bons e humanos. Ele, pois, existe no selvagem, 
mas como o princípio do perfume no germe da flor que ainda 
não desabrochou.”



Parte Terceira – Capítulo VI

342

Em estado rudimentar ou latente, todas as faculdades existem no ho-
mem. Desenvolvem-se, conforme lhes sejam mais ou menos favoráveis 
as circunstâncias. O desenvolvimento excessivo de umas detém ou neu-
traliza o das outras. A sobre-excitação dos instintos materiais abafa, por 
assim dizer, o senso moral, como o desenvolvimento do senso moral 
enfraquece pouco a pouco as faculdades puramente animais.

755.	 Como pode dar-se que, no seio da mais adiantada civilização, se 
encontrem seres às vezes tão cruéis quanto os selvagens?

“Do mesmo modo que numa árvore carregada de bons frutos se 
encontram verdadeiros abortos. São, se quiseres, selvagens que 
da civilização só têm o exterior, lobos extraviados em meio de 
cordeiros. Espíritos de ordem inferior e muito atrasados podem 
encarnar entre homens adiantados, na esperança de também se 
adiantarem, mas desde que a prova é por demais pesada predomi-
na a natureza primitiva.”

756.	 A sociedade dos homens de bem se verá algum dia expurgada dos seres 
malfazejos?

“A Humanidade progride. Esses homens, em quem o instinto 
do mal domina e que se acham deslocados entre pessoas de bem, 
desaparecerão gradualmente, como o mau grão se separa do bom, 
quando este é joeirado, mas desaparecerão para renascer sob ou-
tros invólucros. Como então terão mais experiência, compreen-
derão melhor o bem e o mal. Tens disso um exemplo nas plantas 
e nos animais que o homem há conseguido aperfeiçoar, desen-
volvendo neles qualidades novas. Pois bem! só ao cabo de muitas 
gerações o desenvolvimento se torna completo. É a imagem das 
diversas existências do homem.”

Duelo

757.	 Pode-se considerar o duelo como um caso de legítima defesa?

“Não; é um assassínio e um costume absurdo, digno dos bárba-
ros. Com uma civilização mais adiantada e mais moral, o homem 
compreenderá que o duelo é tão ridículo quanto os combates que 
outrora se consideravam como o juízo de Deus.”



Da lei de destruição

343

758.	 Poder-se-á considerar o duelo como um assassínio por parte daquele 
que, conhecendo a sua própria fraqueza, tem a quase certeza de que 
sucumbirá?

“É um suicídio.”

a) E quando as probabilidades são as mesmas para ambos os duelis-
tas, haverá assassínio ou suicídio?

“Um e outro.” 

Em todos os casos, mesmo quando as probabilidades são idênticas para 
ambos os combatentes, o duelista incorre em culpa, primeiro, porque 
atenta friamente e de propósito deliberado contra a vida de seu seme-
lhante; depois, porque expõe inutilmente a sua própria vida, sem pro-
veito para ninguém.

759.	 Que valor tem o que se chama ponto de honra, em matéria de duelo?

“Orgulho e vaidade: dupla chaga da Humanidade.”

a) Mas não há casos em que a honra se acha verdadeiramente empe-
nhada e em que uma recusa fora covardia?

“Isso depende dos usos e costumes. Cada país e cada século tem 
a esse respeito um modo de ver diferente. Quando os homens fo-
rem melhores e estiverem mais adiantados em moral, compreen
derão que o verdadeiro ponto de honra está acima das paixões 
terrenas e que não é matando, nem se deixando matar, que repa-
rarão agravos.”

Há mais grandeza e verdadeira honra em confessar-se culpado o homem, se 
cometeu alguma falta, ou em perdoar, se de seu lado esteja a razão, e, qual-
quer que seja o caso, em desprezar os insultos, que o não podem atingir.

Pena de morte

760.	 Desaparecerá algum dia, da legislação humana, a pena de morte?

“Incontestavelmente desaparecerá e a sua supressão assinalará um 
progresso da Humanidade. Quando os homens estiverem mais 
esclarecidos, a pena de morte será completamente abolida na Ter-
ra. Não mais precisarão os homens de ser julgados pelos homens. 
Refiro-me a uma época ainda muito distante de vós.”



Parte Terceira – Capítulo VI

344

Sem dúvida, o progresso social ainda muito deixa a desejar, mas seria injusto 
para com a sociedade moderna, no seio dos povos mais adiantados, quem 
não visse um progresso nas restrições postas à pena de morte e à natureza 
dos crimes a que a sua aplicação se acha limitada. Se, entre esses mesmos 
povos, compararmos as garantias de que a justiça procura cercar o acusado, 
a humanidade de que usa para com ele, mesmo quando o reconhece cul-
pado, com o que se praticava em tempos que ainda não vão muito longe, 
não poderemos negar o avanço do gênero humano na senda do progresso.

761.	 A lei de conservação dá ao homem o direito de preservar sua vida. 
Não usará ele desse direito, quando elimina da sociedade um mem-
bro perigoso?

“Há outros meios de ele se preservar do perigo, que não matando. 
Ademais, é preciso abrir e não fechar ao criminoso a porta do 
arrependimento.”

762.	 A pena de morte, que pode vir a ser banida das sociedades civiliza-
das, não terá sido de necessidade em épocas menos adiantadas?

“Necessidade não é o termo. O homem julga necessária uma coi-
sa, sempre que não descobre outra melhor. À proporção que se 
instrui, vai compreendendo melhor o que é justo e o que é injusto 
e repudia os excessos cometidos, nos tempos de ignorância, em 
nome da justiça.”

763.	 Será um indício de progresso da civilização a restrição dos casos em 
que se aplica a pena de morte?

“Podes duvidar disso? Não se revolta o teu Espírito, quando lês 
a narrativa das carnificinas humanas que outrora se faziam em 
nome da justiça e, não raro, em honra da Divindade; das torturas 
que se infligiam ao condenado e até ao simples acusado, para lhe 
arrancar, pela agudeza do sofrimento, a confissão de um crime 
que muitas vezes não cometera? Pois bem! Se houvesses vivido 
nessas épocas, terias achado tudo isso natural e talvez mesmo, se 
foras juiz, fizesses outro tanto. Assim é que o que pareceu justo, 
numa época, parece bárbaro em outra. Só as Leis divinas são eter-
nas; as humanas mudam com o progresso e continuarão a mudar, 
até que tenham sido postas de acordo com aquelas.”



Da lei de destruição

345

764.	 Disse Jesus: Quem matou com a espada, pela espada perecerá. Es-
tas palavras não consagram a pena de talião e, assim, a morte dada 
ao assassino não constitui uma aplicação dessa pena?

“Tomai cuidado! Muito vos tendes enganado a respeito dessas pa-
lavras, como acerca de outras. A pena de talião é a Justiça de Deus. 
É Deus quem a aplica. Todos vós sofreis essa pena a cada instante, 
pois que sois punidos naquilo em que haveis pecado, nesta exis-
tência ou em outra. Aquele que foi causa do sofrimento para seus 
semelhantes virá a achar-se numa condição em que sofrerá o que 
tenha feito sofrer. Este o sentido das palavras de Jesus. Não vos 
disse Ele também: Perdoai aos vossos inimigos? E não vos ensi-
nou a pedir a Deus que vos perdoe as ofensas como houverdes vós 
mesmos perdoado, isto é, na mesma proporção em que houverdes 
perdoado, compreendei-o bem?”

765.	 Que se deve pensar da pena de morte imposta em nome de Deus?

“É tomar o homem o lugar de Deus na distribuição da justiça. Os 
que assim procedem mostram quão longe estão de compreender 
Deus e que muito ainda têm que expiar. A pena de morte é um 
crime, quando aplicada em nome de Deus; e os que a impõem se 
sobrecarregam de outros tantos assassínios.”





CAPÍTULO VII

M

Da lei de sociedade

• Necessidade da vida social • Vida de insulamento. 
Voto de silêncio • Laços de família

Necessidade da vida social

766.	 A vida social está na Natureza?

“Certamente. Deus fez o homem para viver em sociedade. Não 
lhe deu inutilmente a palavra e todas as outras faculdades neces-
sárias à vida de relação.”

767.	 É contrário à Lei da Natureza o insulamento absoluto?

“Sem dúvida, pois que por instinto os homens buscam a sociedade e 
todos devem concorrer para o progresso, auxiliando-se mutuamente.”

768.	 Procurando a sociedade, não fará o homem mais do que obedecer a 
um sentimento pessoal, ou há nesse sentimento algum providencial 
objetivo de ordem mais geral?

“O homem tem que progredir. Insulado, não lhe é isso possível, 
por não dispor de todas as faculdades. Falta-lhe o contato com 
os outros homens. No insulamento, ele se embrutece e estiola.”

Homem nenhum possui faculdades completas. Mediante a união social 
é que elas umas às outras se completam, para lhe assegurarem o bem-es-
tar e o progresso. Por isso é que, precisando uns dos outros, os homens 
foram feitos para viver em sociedade e não insulados.



Parte Terceira – Capítulo VII

348

Vida de insulamento. Voto de silêncio

769.	 Concebe-se que, como princípio geral, a vida social esteja na Natu-
reza; mas, uma vez que também todos os gostos estão na Natureza, 
por que será condenável o do insulamento absoluto, desde que cause 
satisfação ao homem?

“Satisfação egoísta. Também há homens que experimentam satis-
fação na embriaguez. Merece-te isso aprovação? Não pode agra-
dar a Deus uma vida pela qual o homem se condena a não ser útil 
a ninguém.”

770.	 Que se deve pensar dos que vivem em absoluta reclusão, fugindo ao 
pernicioso contato do mundo?

“Duplo egoísmo.”

a) Mas não será meritório esse retraimento, se tiver por fim uma 
expiação, impondo-se aquele que o busca uma privação penosa?

“Fazer maior soma de bem do que de mal constitui a melhor 
expiação. Evitando um mal, aquele que por tal motivo se insula 
cai noutro, pois esquece a lei de amor e de caridade.”

771.	 Que pensar dos que fogem do mundo para se votarem ao mister de 
socorrer os desgraçados?

“Esses se elevam, rebaixando-se. Têm o duplo mérito de se colo-
carem acima dos gozos materiais e de fazerem o bem, obedecendo 
à lei do trabalho.”

a) E dos que buscam no retiro a tranquilidade que certos trabalhos 
reclamam?

“Isso não é retraimento absoluto do egoísta. Esses não se insulam 
da sociedade, porquanto para ela trabalham.”

772.	 Que pensar do voto de silêncio prescrito por algumas seitas, desde a 
mais remota antiguidade?

“Perguntai, antes, a vós mesmos se a palavra é faculdade natural e 
por que Deus a concedeu ao homem. Deus condena o abuso e não 
o uso das faculdades que lhe outorgou. Entretanto, o silêncio é 
útil, pois no silêncio pões em prática o recolhimento; teu espírito 



Da lei de sociedade

349

se torna mais livre e pode entrar em comunicação conosco. O 
voto de silêncio, porém, é uma tolice. Sem dúvida obedecem a 
boa intenção os que consideram essas privações como atos de 
virtude. Enganam-se, no entanto, porque não compreendem 
suficientemente as verdadeiras Leis de Deus.”

O voto de silêncio absoluto, do mesmo modo que o voto de insulamen-
to, priva o homem das relações sociais que lhe podem facultar ocasiões 
de fazer o bem e de cumprir a lei do progresso.

Laços de família

773.	 Por que, entre os animais, os pais e os filhos deixam de reconhecer-se, 
desde que estes não mais precisam de cuidados?

“Os animais vivem vida material e não vida moral. A ternura da mãe 
pelos filhos tem por princípio o instinto de conservação dos seres que 
ela deu à luz. Logo que esses seres podem cuidar de si mesmos, está 
ela com a sua tarefa concluída; nada mais lhe exige a Natureza. Por 
isso é que os abandona, a fim de se ocupar com os recém-vindos.”

774.	 Há pessoas que, do fato de os animais ao cabo de certo tempo aban-
donarem suas crias, deduzem não serem os laços de família, entre os 
homens, mais do que resultado dos costumes sociais e não efeito de 
uma Lei da Natureza. Que devemos pensar a esse respeito?

“Diverso do dos animais é o destino do homem. Por que, então, 
quererem identificá-lo com estes? Há no homem alguma coisa 
mais, além das necessidades físicas: há a necessidade de progredir. 
Os laços sociais são necessários ao progresso e os de família mais 
apertados tornam os primeiros. Eis por que os segundos consti-
tuem uma Lei da Natureza. Quis Deus que, por essa forma, os 
homens aprendessem a amar-se como irmãos.” (205)

775.	 Qual seria, para a sociedade, o resultado do relaxamento dos laços de 
família?

“Uma recrudescência do egoísmo.”





CAPÍTULO VIII

M

Da lei do progresso

• Estado de natureza • Marcha do progresso • Povos 
degenerados • Civilização • Progresso da legislação 
humana • Influência do Espiritismo no progresso

Estado de natureza

776.	 Serão coisas idênticas o estado de natureza e a lei natural?

“Não, o estado de natureza é o estado primitivo. A civilização é 
incompatível com o estado de natureza, ao passo que a lei natural 
contribui para o progresso da Humanidade.”

O estado de natureza é a infância da Humanidade e o ponto de partida 
do seu desenvolvimento intelectual e moral. Sendo perfectível e trazen-
do em si o gérmen do seu aperfeiçoamento, o homem não foi destinado 
a viver perpetuamente no estado de natureza, como não o foi a viver 
eternamente na infância. Aquele estado é transitório para o homem, que 
dele sai por virtude do progresso e da civilização. A lei natural, ao con-
trário, rege a Humanidade inteira e o homem se melhora à medida que 
melhor a compreende e pratica.

777.	 Tendo o homem, no estado de natureza, menos necessidades, isento 
se acha das tribulações que para si mesmo cria, quando num es-
tado de maior adiantamento. Diante disso, que se deve pensar da 
opinião dos que consideram aquele estado como o da mais perfeita 
felicidade na Terra?



Parte Terceira – Capítulo VIII

352

“Que queres! é a felicidade do bruto. Há pessoas que não com-
preendem outra. É ser feliz à maneira dos animais. As crianças 
também são mais felizes do que os homens feitos.”

778.	 Pode o homem retrogradar para o estado de natureza?

“Não, o homem tem que progredir incessantemente e não pode 
volver ao estado de infância. Desde que progride, é porque Deus 
assim o quer. Pensar que possa retrogradar à sua primitiva condi-
ção fora negar a lei do progresso.” 

Marcha do progresso

779.	 A força para progredir, haure-a o homem em si mesmo, ou o progresso 
é apenas fruto de um ensinamento?

“O homem se desenvolve por si mesmo, naturalmente, mas nem 
todos progridem simultaneamente e do mesmo modo. Dá-se en-
tão que os mais adiantados auxiliam o progresso dos outros, por 
meio do contato social.”

780.	 O progresso moral acompanha sempre o progresso intelectual?

“Decorre deste, mas nem sempre o segue imediatamente.” (192 a 365)

a) Como pode o progresso intelectual engendrar progresso moral?

“Fazendo compreensíveis o bem e o mal. O homem, desde então, 
pode escolher. O desenvolvimento do livre-arbítrio acompanha o 
da inteligência e aumenta a responsabilidade dos atos.”

b) Como é, nesse caso, que, muitas vezes, sucede serem os povos mais 
instruídos os mais pervertidos também?

“O progresso completo constitui o objetivo. Os povos, porém, 
como os indivíduos, só passo a passo o atingem. Enquanto não se 
lhes haja desenvolvido o senso moral, pode mesmo acontecer que 
se sirvam da inteligência para a prática do mal. O moral e a inte-
ligência são duas forças que só com o tempo chegam a equilibrar-
-se.” (365 a 751)

781.	 Tem o homem o poder de paralisar a marcha do progresso?

“Não, mas tem, às vezes, o de embaraçá-la.”



Da lei do progresso

353

a) Que se deve pensar dos que tentam deter a marcha do progresso e 
fazer que a Humanidade retrograde?

“Pobres seres, que Deus castigará! Serão levados de roldão pela 
torrente que procuram deter.”

Sendo o progresso uma condição da natureza humana, não está no po-
der do homem opor-se-lhe. É uma  força viva, cuja ação pode ser retarda-
da, porém não anulada, por leis humanas más. Quando estas se tornam 
incompatíveis com ele, despedaça-as juntamente com os que se esforcem 
por mantê-las. Assim será, até que o homem tenha posto suas leis em 
concordância com a Justiça divina, que quer que todos participem do 
bem e não a vigência de leis feitas pelo forte em detrimento do fraco.

782.	 Não há homens que de boa-fé obstam ao progresso, acreditando favo-
recê-lo, porque, do ponto de vista em que se colocam, o veem onde ele 
não existe?

“Assemelham-se a pequeninas pedras que, colocadas debaixo da 
roda de uma grande viatura, não a impedem de avançar.”

783.	 Segue sempre marcha progressiva e lenta o aperfeiçoamento da 
Humanidade?

“Há o progresso regular e lento, que resulta da força das coisas. 
Quando, porém, um povo não progride tão depressa quanto de-
vera, Deus o sujeita, de tempos a tempos, a um abalo físico ou 
moral que o transforma.”

O homem não pode conservar-se indefinidamente na ignorância, por-
que tem de atingir a finalidade que a Providência lhe assinalou. Ele se 
instrui pela força das coisas. As revoluções morais, como as revoluções 
sociais, se infiltram nas ideias pouco a pouco; germinam durante sécu-
los; depois, irrompem subitamente e produzem o desmoronamento do 
carunchoso edifício do passado, que deixou de estar em harmonia com 
as necessidades novas e com as novas aspirações.

Nessas comoções, o homem quase nunca percebe senão a desordem e a 
confusão momentâneas que o ferem nos seus interesses materiais. Aque-
le, porém, que eleva o pensamento acima da sua própria personalidade, 
admira os desígnios da Providência, que do mal faz sair o bem. São a 
procela, a tempestade que saneiam a atmosfera, depois de a terem agita-
do violentamente.



Parte Terceira – Capítulo VIII

354

784.	 Bastante grande é a perversidade do homem. Não parece que, pelo 
menos do ponto de vista moral, ele, em vez de avançar, caminha 
aos recuos?

“Enganas-te. Observa bem o conjunto e verás que o homem 
se adianta, pois que melhor compreende o que é mal, e vai dia 
a dia reprimindo os abusos. Faz-se mister que o mal chegue 
ao excesso, para tornar compreensível a necessidade do bem 
e das reformas.”

785.	 Qual o maior obstáculo ao progresso?

“O orgulho e o egoísmo. Refiro-me ao progresso moral, por-
quanto o intelectual se efetua sempre. À primeira vista, parece 
mesmo que o progresso intelectual reduplica a atividade da-
queles vícios, desenvolvendo a ambição e o gosto das riquezas, 
que, a seu turno, incitam o homem a empreender pesquisas 
que lhe esclarecem o Espírito. Assim é que tudo se prende, no 
mundo moral, como no mundo físico, e que do próprio mal 
pode nascer o bem. Curta, porém, é a duração desse estado de 
coisas, que mudará à proporção que o homem compreender 
melhor que, além da que o gozo dos bens terrenos proporcio-
na, uma felicidade existe maior e infinitamente mais duradou-
ra.” (Vide: “Egoísmo”, cap. XII.)

Há duas espécies de progresso, que uma a outra se prestam mútuo 
apoio, mas que, no entanto, não marcham lado a lado: o progresso 
intelectual e o progresso moral. Entre os povos civilizados, o pri-
meiro tem recebido, no correr deste século, todos os incentivos. Por 
isso mesmo atingiu um grau a que ainda não chegara antes da época 
atual. Muito falta para que o segundo se ache no mesmo nível. Entre-
tanto, comparando-se os costumes sociais de hoje com os de alguns 
séculos atrás, só um cego negaria o progresso realizado. Ora, sendo 
assim, por que haveria essa marcha ascendente de parar, com relação, 
de preferência, ao moral, do que com relação ao intelectual? Por que 
será impossível que entre o século XIX e o século XXIV haja, a esse 
respeito, tanta diferença quanta entre o século XIV e o século XIX? 
Duvidar fora pretender que a Humanidade está no apogeu da perfei-
ção, o que seria absurdo, ou que ela não é perfectível moralmente, o 
que a experiência desmente.



Da lei do progresso

355

Povos degenerados

786.	 Mostra-nos a História que muitos povos, depois de abalos que os re-
volveram profundamente, recaíram na barbaria. Onde, neste caso, 
o progresso?

“Quando tua casa ameaça ruína, mandas demoli-la e constróis 
outra mais sólida e mais cômoda. Mas, enquanto esta não se 
apronta, há perturbação e confusão na tua morada.

Compreende mais o seguinte: eras pobre e habitavas um casebre; tor-
nando-te rico, deixaste-o, para habitar um palácio. Então, um pobre 
diabo, como eras antes, vem tomar o lugar que ocupavas e fica muito 
contente, porque estava sem ter onde se abrigar. Pois bem! aprende que 
os Espíritos que, encarnados, constituem o povo degenerado não são 
os que o constituíam ao tempo do seu esplendor. Os de então, tendo-
-se adiantado, passaram para habitações mais perfeitas e progrediram, 
enquanto os outros, menos adiantados, tomaram o lugar que ficara vago 
e que também, a seu turno, terão um dia que deixar.”

787.	 Não há raças rebeldes, por sua natureza, ao progresso?

“Há, mas vão aniquilando-se corporalmente, todos os dias.”

a) Qual será a sorte futura das almas que animam essas raças?

“Chegarão, como todas as demais, à perfeição, passando por ou-
tras existências. Deus a ninguém deserda.”

b) Assim, pode dar-se que os homens mais civilizados tenham sido 
selvagens e antropófagos?

“Tu mesmo o foste mais de uma vez, antes de seres o que és.”

788.	 Os povos são individualidades coletivas que, como os indivíduos, pas-
sam pela infância, pela idade da madureza e pela decrepitude. Esta 
verdade, que a História comprova, não será de molde a fazer supor 
que os povos mais adiantados deste século terão seu declínio e sua 
extinção, como os da Antiguidade?

“Os povos, que apenas vivem a vida do corpo, aqueles cuja gran-
deza unicamente assenta na força e na extensão territorial, nas-
cem, crescem e morrem, porque a força de um povo se exaure, 
como a de um homem. Aqueles, cujas leis egoísticas obstam ao 



Parte Terceira – Capítulo VIII

356

progresso das luzes e da caridade, morrem, porque a luz mata as 
trevas e a caridade mata o egoísmo. Mas, para os povos, como 
para os indivíduos, há a vida da alma. Aqueles, cujas leis se har-
monizam com as leis eternas do Criador, viverão e servirão de 
farol aos outros povos.”

789.	 O progresso fará que todos os povos da Terra se achem um dia reuni-
dos, formando uma só nação?

“Uma nação única, não; seria impossível, visto que da diversi-
dade dos climas se originam costumes e necessidades diferentes, 
que constituem as nacionalidades, tornando indispensáveis sem-
pre leis apropriadas a esses costumes e necessidades. A caridade, 
porém, desconhece latitudes e não distingue a cor dos homens. 
Quando, por toda parte, a Lei de Deus servir de base à lei huma-
na, os povos praticarão entre si a caridade, como os indivíduos. 
Então, viverão felizes e em paz, porque nenhum cuidará de causar 
dano ao seu vizinho, nem de viver a expensas dele.”

A Humanidade progride, por meio dos indivíduos que pouco a pouco 
se melhoram e instruem. Quando estes preponderam pelo número, to-
mam a dianteira e arrastam os outros. De tempos a tempos, surgem no 
seio dela homens de gênio que lhe dão um impulso; vêm depois, como 
instrumentos de Deus, os que têm autoridade e, nalguns anos, fazem-na 
adiantar-se de muitos séculos.

O progresso dos povos também realça a justiça da reencarnação. Lou-
váveis esforços empregam os homens de bem para conseguir que uma 
nação se adiante, moral e intelectualmente. Transformada, a nação será 
mais ditosa neste mundo e no outro, concebe-se, mas, durante a sua 
marcha lenta através dos séculos, milhares de indivíduos morrem todos 
os dias. Qual a sorte de todos os que sucumbem ao longo do trajeto? 
Privá-los-á, a sua relativa inferioridade, da felicidade reservada aos que 
chegam por último? Ou também relativa será a felicidade que lhes 
cabe? Não é possível que a Justiça divina haja consagrado semelhante 
injustiça. Com a pluralidade das existências, é igual para todos o direi-
to à felicidade, porque ninguém fica privado do progresso. Podendo, 
os que viveram ao tempo da barbaria, voltar, na época da civilização, 
a viver no seio do mesmo povo, ou de outro, é claro que todos tiram 
proveito da marcha ascensional.



Da lei do progresso

357

Outra dificuldade, no entanto, apresenta aqui o sistema da unicidade 
das existências. Segundo este sistema, a alma é criada no momento em 
que nasce o ser humano. Então, se um homem é mais adiantado do que 
outro, é que Deus criou para ele uma alma mais adiantada. Por que esse 
favor? Que merecimento tem esse homem, que não viveu mais do que 
outro, que talvez haja vivido menos, para ser dotado de uma alma supe-
rior? Esta, porém, não é a dificuldade principal. Uma nação passa, em 
mil anos, da barbaria à civilização. Se os homens vivessem um milênio, 
conceber-se-ia que, nesse período milenar, tivessem tempo de progredir. 
Diariamente, porém, morrem criaturas em todas as idades; incessante-
mente se renovam na face do planeta, de tal sorte que todos os dias 
aparece uma multidão delas e outra desaparece. Ao cabo de mil anos, 
já não há naquela nação vestígio de seus antigos habitantes. Contudo, 
de bárbara, que era, ela se tornou policiada. Que foi o que progrediu? 
Foram os indivíduos outrora bárbaros? mas esses morreram há muito 
tempo. Teriam sido os recém-chegados? mas, se suas almas foram criadas 
no momento em que eles nasceram, essas almas não existiam na época 
da barbaria e forçoso será então admitir-se que os esforços que se despen-
dem para civilizar um povo têm o poder, não de melhorar almas imperfeitas, 
porém de fazer que Deus crie almas mais perfeitas.

Comparemos esta teoria do progresso com a que os Espíritos apresenta-
ram. As almas vindas no tempo da civilização tiveram sua infância, como 
todas as outras, mas já tinham vivido antes e vêm adiantadas por efeito do 
progresso realizado anteriormente. Vêm atraídas por um meio que lhes 
é simpático e que se acha em relação com o estado em que atualmente 
se encontram. De sorte que, os cuidados dispensados à civilização de 
um povo não têm como consequência fazer que, de futuro, se criem 
almas mais perfeitas; têm, sim, o de atrair as que já progrediram, quer 
tenham vivido no seio do povo que se figura, ao tempo da sua barbaria, 
quer venham de outra parte. Aqui se nos depara igualmente a chave do 
progresso da Humanidade inteira. Quando todos os povos estiverem no 
mesmo nível, no tocante ao sentimento do bem, a Terra será ponto de 

reunião exclusivamente de bons Espíritos, que viverão fraternalmente 
unidos. Os maus, sentindo-se aí repelidos e deslocados, irão procurar, 
em mundos inferiores, o meio que lhes convém, até que sejam dignos 
de volver ao nosso, então transformado. Da teoria vulgar ainda resulta 
que os trabalhos de melhoria social só às gerações presentes e futuras 
aproveitam, sendo de resultados nulos para as gerações passadas, que 



Parte Terceira – Capítulo VIII

358

cometeram o erro de vir muito cedo e que ficam sendo o que podem ser, 
sobrecarregadas com o peso de seus atos de barbaria. Segundo a Dou-
trina dos Espíritos, os progressos ulteriores aproveitam igualmente às 
gerações pretéritas, que voltam a viver em melhores condições e podem 
assim aperfeiçoar-se no foco da civilização. (222)

Civilização

790.	 É um progresso a civilização ou, como o entendem alguns filósofos, 
uma decadência da Humanidade?

“Progresso incompleto. O homem não passa subitamente da in-
fância à madureza.”

a) Será racional condenar-se a civilização? 

“Condenai antes os que dela abusam e não a obra de Deus.”

791.	 Apurar-se-á algum dia a civilização, de modo a fazer que desapare-
çam os males que haja produzido?

“Sim, quando o moral estiver tão desenvolvido quanto a inteli-
gência. O fruto não pode surgir antes da flor.”

792.	 Por que não efetua a civilização, imediatamente, todo o bem que 
poderia produzir?

“Porque os homens ainda não estão aptos nem dispostos a alcançá-lo.”

a) Não será também porque, criando novas necessidades, suscita pai-
xões novas?

“É, e ainda porque não progridem simultaneamente todas as fa-
culdades do Espírito. Tempo é preciso para tudo. De uma civiliza-
ção incompleta não podeis esperar frutos perfeitos.” (751 a 780)

793.	 Por que indícios se pode reconhecer uma civilização completa?

“Reconhecê-la-eis pelo desenvolvimento moral. Credes que estais 
muito adiantados, porque tendes feito grandes descobertas e ob-
tido maravilhosas invenções; porque vos alojais e vestis melhor do 
que os selvagens. Todavia, não tereis verdadeiramente o direito de 
dizer-vos civilizados, senão quando de vossa sociedade houverdes 
banido os vícios que a desonram e quando viverdes como irmãos, 



Da lei do progresso

359

praticando a caridade cristã. Até então, sereis apenas povos escla-
recidos, que hão percorrido a primeira fase da civilização.”

A civilização, como todas as coisas, apresenta gradações diversas. Uma 
civilização incompleta é um estado transitório, que gera males especiais, 
desconhecidos do homem no estado primitivo. Nem por isso, entretan-
to, constitui menos um progresso natural, necessário, que traz consigo o 
remédio para o mal que causa. À medida que a civilização se aperfeiçoa, 
faz cessar alguns dos males que gerou, males que desaparecerão todos 
com o progresso moral.

De duas nações que tenham chegado ao ápice da escala social, somente 
pode considerar-se a mais civilizada, na legítima acepção do termo, aquela 
em que exista menos egoísmo, menos cobiça e menos orgulho; em que 
os hábitos sejam mais intelectuais e morais do que materiais; em que a 
inteligência possa desenvolver-se com maior liberdade; em que haja mais 
bondade, boa-fé, benevolência e generosidade recíprocas; em que menos 
enraizados se mostrem os preconceitos de casta e de nascimento, por isso 
que tais preconceitos são incompatíveis com o verdadeiro amor do próxi-
mo; em que as leis nenhum privilégio consagrem e sejam as mesmas, assim 
para o último, como para o primeiro; em que com menos parcialidade se 
exerça a justiça; em que o fraco encontre sempre amparo contra o forte; 
em que a vida do homem, suas crenças e opiniões sejam melhormente 
respeitadas; em que exista menor número de desgraçados; enfim, em que 
todo homem de boa vontade esteja certo de lhe não faltar o necessário.

Progresso da legislação humana

794.	 Poderia a sociedade reger-se unicamente pelas leis naturais, sem o 
concurso das leis humanas?

“Poderia, se todos as compreendessem bem. Se os homens as qui-
sessem praticar, elas bastariam. A sociedade, porém, tem suas exi-
gências. São-lhe necessárias leis especiais.”

795.	 Qual a causa da instabilidade das leis humanas?

“Nas épocas de barbaria, são os mais fortes que fazem as leis e eles as 
fizeram para si. À proporção que os homens foram compreenden-
do melhor a justiça, indispensável se tornou a modificação delas. 
Quanto mais se aproximam da vera justiça, tanto menos instáveis 



Parte Terceira – Capítulo VIII

360

são as leis humanas, isto é, tanto mais estáveis se vão tornando, con-
forme vão sendo feitas para todos e se identificam com a lei natural.”

A civilização criou necessidades novas para o homem, necessidades re-
lativas à posição social que ele ocupe. Tem-se então que regular, por 
meio de leis humanas, os direitos e deveres dessa posição. Influenciado, 
porém, pelas suas paixões, o homem não raro há criado direitos e deveres 
imaginários, que a lei natural condena e que os povos riscam de seus có-
digos à medida que progridem. A lei natural é imutável e a mesma para 
todos; a lei humana é variável e progressiva. Na infância das sociedades, 
esta só pôde consagrar o direito do mais forte.

796.	 No estado atual da sociedade, a severidade das leis penais não consti-
tui uma necessidade?

“Uma sociedade depravada certamente precisa de leis severas. In-
felizmente, essas leis mais se destinam a punir o mal depois de 
feito, do que a lhe secar a fonte. Só a educação poderá reformar 
os homens, que, então, não precisarão mais de leis tão rigorosas.”

797.	 Como poderá o homem ser levado a reformar suas leis?

“Isso ocorre naturalmente, pela força mesma das coisas e da 
influência das pessoas que o guiam na senda do progresso. Muitas 
ele já reformou e muitas outras reformará. Espera!”

Influência do Espiritismo no progresso

798.	 O Espiritismo se tornará crença comum, ou ficará sendo partilhado, 
como crença, apenas por algumas pessoas? 21

“Certamente que se tornará crença geral e marcará nova era na 
história da Humanidade, porque está na natureza e chegou o tem-
po em que ocupará lugar entre os conhecimentos humanos. Terá, 
no entanto, que sustentar grandes lutas, mais contra o interesse, 
do que contra a convicção, porquanto não há como dissimular 
a existência de pessoas interessadas em combatê-lo, umas por 
amor-próprio, outras por causas inteiramente materiais. Porém, 
como virão a ficar insulados, seus contraditores se sentirão força-
dos a pensar como os demais, sob pena de se tornarem ridículos.”

21	  N.E.: Ver Nota explicativa, p. 477.



Da lei do progresso

361

As ideias só com o tempo se transformam; nunca de súbito. De gera-
ção em geração, elas se enfraquecem e acabam por desaparecer, paula-
tinamente, com os que as professavam, os quais vêm a ser substituídos 
por outros indivíduos imbuídos de novos princípios, como sucede 
com as ideias políticas. Vede o paganismo. Não há hoje mais quem 
professe as ideias religiosas dos tempos pagãos. Todavia, muitos sécu-
los após o advento do Cristianismo, delas ainda restavam vestígios, 
que somente a completa renovação das raças conseguiu apagar. Assim 
será com o Espiritismo. Ele progride muito; mas, durante duas ou 
três gerações, ainda haverá um fermento de incredulidade, que unica-
mente o tempo aniquilará. Sua marcha, porém, será mais célere que 
a do Cristianismo, porque o próprio Cristianismo é quem lhe abre o 
caminho e serve de apoio. O Cristianismo tinha que destruir; o Espi-
ritismo só tem que edificar.

799.	 De que maneira pode o Espiritismo contribuir para o progresso?

“Destruindo o materialismo, que é uma das chagas da sociedade, 
ele faz que os homens compreendam onde se encontram seus 
verdadeiros interesses. Deixando a vida futura de estar velada pela 
dúvida, o homem perceberá melhor que, por meio do presente, 
lhe é dado preparar o seu futuro. Abolindo os prejuízos de seitas, 
castas e cores, ensina aos homens a grande solidariedade que os 
há de unir como irmãos.”

800.	 Não será de temer que o Espiritismo não consiga triunfar da negli-
gência dos homens e do seu apego às coisas materiais?

“Conhece bem pouco os homens quem imagine que uma causa 
qualquer os possa transformar como que por encanto. As ideias só 
pouco a pouco se modificam, conforme os indivíduos, e preciso é 
que algumas gerações passem, para que se apaguem totalmente os 
vestígios dos velhos hábitos. A transformação, pois, somente com 
o tempo, gradual e progressivamente, se pode operar. Para cada 
geração uma parte do véu se dissipa. O Espiritismo vem rasgá-lo 
de alto a baixo. Entretanto, conseguisse ele unicamente corrigir 
num homem um único defeito que fosse e já o haveria forçado a 
dar um passo. Ter-lhe-ia feito, só com isso, grande bem, pois esse 
primeiro passo lhe facilitará os outros.”



Parte Terceira – Capítulo VIII

362

801.	 Por que não ensinaram os Espíritos, em todos os tempos, o que ensi-
nam hoje?

“Não ensinais às crianças o que ensinais aos adultos e não dais ao 
recém-nascido um alimento que ele não possa digerir. Cada coisa 
tem seu tempo. Eles ensinaram muitas coisas que os homens não 
compreenderam ou adulteraram, mas que podem compreender 
agora. Com seus ensinos, embora incompletos, prepararam o ter-
reno para receber a semente que vai frutificar.”

802.	 Visto que o Espiritismo tem que marcar um progresso da Humani-
dade, por que não apressam os Espíritos esse progresso, por meio de 
manifestações tão generalizadas e patentes, que a convicção penetre 
até nos mais incrédulos?

“Desejaríeis milagres, mas Deus os espalha a mancheias diante 
dos vossos passos e, no entanto, ainda há homens que o negam. 
Conseguiu, porventura, o próprio Cristo convencer os seus con-
temporâneos, mediante os prodígios que operou? Não conheceis 
presentemente alguns que negam os fatos mais patentes, ocor-
ridos às suas vistas? Não há os que dizem que não acreditariam, 
mesmo que vissem? Não; não é por meio de prodígios que Deus 
quer encaminhar os homens. Em sua bondade, Ele lhes deixa o 
mérito de se convencerem pela razão.”



CAPÍTULO IX

M

Da lei de igualdade

• Igualdade natural • Desigualdade das aptidões • Desigualdades sociais 
• Desigualdade das riquezas • As provas de riqueza e de miséria • Igualdade 

dos direitos do homem e da mulher • Igualdade perante o túmulo

Igualdade natural

803.	 Perante Deus, são iguais todos os homens?

“Sim, todos tendem para o mesmo fim e Deus fez suas leis para 
todos. Dizeis frequentemente: ‘O Sol luz para todos’ e enunciais 
assim uma verdade maior e mais geral do que pensais.”

Todos os homens estão submetidos às mesmas Leis da Natureza. Todos 
nascem igualmente fracos, acham-se sujeitos às mesmas dores e o corpo 
do rico se destrói como o do pobre. Deus a nenhum homem concedeu 
superioridade natural, nem pelo nascimento, nem pela morte: todos, aos 
seus olhos, são iguais.

Desigualdade das aptidões

804.	 Por que não outorgou Deus as mesmas aptidões a todos os homens?

“Deus criou iguais todos os Espíritos, mas cada um destes vive há 
mais ou menos tempo, e, conseguintemente, tem feito maior ou 
menor soma de aquisições. A diferença entre eles está na diver-
sidade dos graus da experiência alcançada e da vontade com que 
obram, vontade que é o livre-arbítrio. Daí o se aperfeiçoarem uns 



Parte Terceira – Capítulo IX

364

mais rapidamente do que outros, o que lhes dá aptidões diversas. 
Necessária é a variedade das aptidões, a fim de que cada um possa 
concorrer para a execução dos desígnios da Providência, no limite 
do desenvolvimento de suas forças físicas e intelectuais. O que 
um não faz, fá-lo outro. Assim é que cada qual tem seu papel útil 
a desempenhar. Ademais, sendo solidários entre si todos os mundos, 
necessário se torna que os habitantes dos mundos superiores, que, 
na sua maioria, foram criados antes do vosso, venham habitá-lo, 
para vos dar o exemplo.” (361)

805.	 Passando de um mundo superior a outro inferior, conserva o Espírito, 
integralmente, as faculdades adquiridas?

“Sim, já temos dito que o Espírito que progrediu não retrocede. Po-
derá escolher, no estado de Espírito livre, um invólucro mais grossei-
ro, ou uma posição mais precária do que as que já teve, porém tudo 
isso para lhe servir de ensinamento e ajudá-lo a progredir.” (180)

Assim, a diversidade das aptidões entre os homens não deriva da natureza 
íntima da sua criação, mas do grau de aperfeiçoamento a que tenham che-
gado os Espíritos encarnados neles. Deus, portanto, não criou faculdades 
desiguais; permitiu, porém, que os Espíritos em graus diversos de desenvol-
vimento estivessem em contato, para que os mais adiantados pudessem au-
xiliar o progresso dos mais atrasados e também para que os homens, neces-
sitando uns dos outros, compreendessem a lei de caridade que os deve unir. 

Desigualdades sociais

806.	 É Lei da Natureza a desigualdade das condições sociais?

“Não; é obra do homem e não de Deus.”

a) Algum dia essa desigualdade desaparecerá?

“Eternas somente as Leis de Deus o são. Não vês que dia a dia 
ela gradualmente se apaga? Desaparecerá quando o egoísmo e o 
orgulho deixarem de predominar. Restará apenas a desigualdade 
do merecimento. Dia virá em que os membros da grande famí-
lia dos filhos de Deus deixarão de considerar-se como de sangue 
mais ou menos puro. Só o Espírito é mais ou menos puro e isso 
não depende da posição social.”



Da lei de igualdade

365

807.	 Que se deve pensar dos que abusam da superioridade de suas posições 
sociais, para, em proveito próprio, oprimir os fracos?

“Merecem anátema! Ai deles! Serão, a seu turno, oprimidos: re-
nascerão numa existência em que terão de sofrer tudo o que tive-
rem feito sofrer aos outros.” (684)

Desigualdade das riquezas

808.	 A desigualdade das riquezas não se originará da das faculdades, em vir-
tude da qual uns dispõem de mais meios de adquirir bens do que outros?

“Sim e não. Da velhacaria e do roubo, que dizes?”

a) Mas, a riqueza herdada, essa não é fruto de paixões más.

“Que sabes a esse respeito? Busca a fonte de tal riqueza e verás que 
nem sempre é pura. Sabes, porventura, se não se originou de uma 
espoliação ou de uma injustiça? Mesmo, porém, sem falar da ori-
gem, que pode ser má, acreditas que a cobiça da riqueza, ainda 
quando bem adquirida, os desejos secretos de possuí-la o mais de-
pressa possível, sejam sentimentos louváveis? Isso é o que Deus julga 
e eu te asseguro que o seu juízo é mais severo que o dos homens.”

809.	 Aos que, mais tarde, herdam uma riqueza inicialmente mal adqui-
rida, alguma responsabilidade cabe por esse fato?

“É fora de dúvida que não são responsáveis pelo mal que ou-
tros hajam feito, sobretudo se o ignoram, como é possível que 
aconteça. Mas, fica sabendo que, muitas vezes, a riqueza só vem 
ter às mãos de um homem, para lhe proporcionar ensejo de 
reparar uma injustiça. Feliz dele, se assim o compreende! Se a 
fizer em nome daquele que cometeu a injustiça, a ambos será a 
reparação levada em conta, porquanto, não raro, é este último 
quem a provoca.”

810.	 Sem quebra da legalidade, quem quer que seja pode dispor de seus 
bens de modo mais ou menos equitativo. Aquele que assim proceder 
será responsável, depois da morte, pelas disposições que haja tomado?

“Toda ação produz seus frutos; doces são os das boas ações, amar-
gos sempre os das outras. Sempre, entendei-o bem.”



Parte Terceira – Capítulo IX

366

811.	 Será possível e já terá existido a igualdade absoluta das riquezas?

“Não; nem é possível. A isso se opõe a diversidade das faculdades 
e dos caracteres.”

a) Há, no entanto, homens que julgam ser esse o remédio aos males 
da sociedade. Que pensais a respeito?

“São sistemáticos esses tais, ou ambiciosos cheios de inveja. Não 
compreendem que a igualdade com que sonham seria a curto 
prazo desfeita pela força das coisas. Combatei o egoísmo, que é a 
vossa chaga social, e não corrais atrás de quimeras.”

812.	 Por não ser possível a igualdade das riquezas, o mesmo se dará com o 
bem-estar?

“Não, mas o bem-estar é relativo e todos poderiam dele 
gozar, se se entendessem convenientemente, porque o ver-
dadeiro bem-estar consiste em cada um empregar o seu tem-
po como lhe apraza e não na execução de trabalhos pelos 
quais nenhum gosto sente. Como cada um tem aptidões 
diferentes, nenhum trabalho útil ficaria por fazer. Em tudo 
existe o equilíbrio; o homem é quem o perturba.”

a) Será possível que todos se entendam?

“Os homens se entenderão quando praticarem a lei de justiça.”

813.	 Há pessoas que, por culpa sua, caem na miséria. Nenhuma responsa-
bilidade caberá disso à sociedade?

“Certamente. Já dissemos que a sociedade é muitas vezes a princi-
pal culpada de semelhante coisa. Ademais, não tem ela que velar 
pela educação moral dos seus membros? Quase sempre, é a má-
-educação que lhes falseia o critério, em vez de sufocar-lhes as 
tendências perniciosas.” (685)

As provas de riqueza e de miséria

814.	 Por que Deus a uns concedeu as riquezas e o poder, e a outros, a miséria?

“Para experimentá-los de modos diferentes. Além disso, como sa-
beis, essas provas foram escolhidas pelos próprios Espíritos, que 
nelas, entretanto, sucumbem com frequência.”



Da lei de igualdade

367

815.	 Qual das duas provas é mais terrível para o homem, a da desgraça ou 
a da riqueza?

“São-no tanto uma quanto outra. A miséria provoca as queixas 
contra a Providência, a riqueza incita a todos os excessos.”

816.	 Estando o rico sujeito a maiores tentações, também não dispõe, por 
outro lado, de mais meios de fazer o bem?

“Mas é justamente o que nem sempre faz. Torna-se egoísta, orgu-
lhoso e insaciável. Com a riqueza, suas necessidades aumentam e 
ele nunca julga possuir o bastante para si unicamente.”

A alta posição do homem neste mundo e o ter autoridade sobre os seus 
semelhantes são provas tão grandes e tão escorregadias como a desgraça, 
porque, quanto mais rico e poderoso é ele, tanto mais obrigações tem que 
cumprir e tanto mais abundantes são os meios de que dispõe para fazer 
o bem e o mal. Deus experimenta o pobre pela resignação e o rico pelo 
emprego que dá aos seus bens e ao seu poder.

A riqueza e o poder fazem nascer todas as paixões que nos prendem à 
matéria e nos afastam da perfeição espiritual. Por isso foi que Jesus disse: 
“Em verdade vos digo que mais fácil é passar um camelo por um fundo 
de agulha do que entrar um rico no reino dos céus”. (266)

Igualdade dos direitos do homem e da mulher

817.	 São iguais perante Deus o homem e a mulher e têm os mesmos direitos?

“Não outorgou Deus a ambos a inteligência do bem e do mal e a 
faculdade de progredir?”

818.	 Donde provém a inferioridade moral da mulher em certos países?

“Do predomínio injusto e cruel que sobre ela assumiu o homem. É 
resultado das instituições sociais e do abuso da força sobre a fraqueza. 
Entre homens moralmente pouco adiantados, a força faz o direito.”

819.	 Com que fim mais fraca fisicamente do que o homem é a mulher?

“Para lhe determinar funções especiais. Ao homem, por ser o mais 
forte, os trabalhos rudes; à mulher, os trabalhos leves; a ambos o 
dever de se ajudarem mutuamente a suportar as provas de uma 
vida cheia de amargor.”



Parte Terceira – Capítulo IX

368

820.	 A fraqueza física da mulher não a coloca naturalmente sob a depen-
dência do homem?

“Deus a uns deu a força, para protegerem o fraco e não para o 
escravizarem.” 

Deus apropriou a organização de cada ser às funções que lhe cumpre 
desempenhar. Tendo dado à mulher menor força física, deu-lhe ao mes-
mo tempo maior sensibilidade, em relação com a delicadeza das funções 
maternais e com a fraqueza dos seres confiados aos seus cuidados.

821.	 As funções a que a mulher é destinada pela natureza terão importân-
cia tão grande quanto as deferidas ao homem?

“Sim, maior até. É ela quem lhe dá as primeiras noções da vida.”

822.	 Sendo iguais perante a Lei de Deus, devem os homens ser iguais tam-
bém perante as leis humanas?

“O primeiro princípio de justiça é este: Não façais aos outros o 
que não quereríeis que vos fizessem.”

a) Assim sendo, uma legislação, para ser perfeitamente justa, deve 
consagrar a igualdade dos direitos do homem e da mulher?

“Dos direitos, sim; das funções, não. Preciso é que cada um es-
teja no lugar que lhe compete. Ocupe-se do exterior o homem e 
do interior a mulher, cada um de acordo com a sua aptidão. A 
lei humana, para ser equitativa, deve consagrar a igualdade dos 
direitos do homem e da mulher. Todo privilégio a um ou a outro 
concedido é contrário à justiça. A emancipação da mulher acom-
panha o progresso da civilização. Sua escravização marcha de par 
com a barbaria. Os sexos, além disso, só existem na organização 
física. Visto que os Espíritos podem encarnar num e noutro, sob 
esse aspecto nenhuma diferença há entre eles. Devem, por conse-
guinte, gozar dos mesmos direitos.”

Igualdade perante o túmulo

823.	 Donde nasce o desejo que o homem sente de perpetuar sua memória 
por meio de monumentos fúnebres?

“Último ato de orgulho.”



Da lei de igualdade

369

a) Mas a suntuosidade dos monumentos fúnebres não é antes devida, 
as mais das vezes, aos parentes do defunto, que lhe querem honrar a 
memória, do que ao próprio defunto?

“Orgulho dos parentes, desejosos de se glorificarem a si mesmos. 
Oh! sim, nem sempre é pelo morto que se fazem todas essas de-
monstrações. Elas são feitas por amor-próprio e para o mundo, 
bem como por ostentação de riqueza. Supões, porventura, que a 
lembrança de um ser querido dure menos no coração do pobre, 
que não lhe pode colocar sobre o túmulo senão uma singela flor? 
Supões que o mármore salva do esquecimento aquele que na 
Terra foi inútil?”

824.	 Reprovais então, de modo absoluto, a pompa dos funerais?

“Não; quando se tenha em vista honrar a memória de um homem 
de bem, é justo e de bom exemplo.”

O túmulo é o ponto de reunião de todos os homens. Aí terminam inelu-
tavelmente todas as distinções humanas. Em vão tenta o rico perpetuar 
a sua memória, mandando erigir faustosos monumentos. O tempo os 
destruirá, como lhe consumirá o corpo. Assim o quer a Natureza. Menos 
perecível do que o seu túmulo será a lembrança de suas ações boas e más. 
A pompa dos funerais não o limpará das suas torpezas, nem o fará subir 
um degrau que seja na hierarquia espiritual. (320 e seguintes.)





CAPÍTULO X

M

Da lei de liberdade

• Liberdade natural • Escravidão • Liberdade de pensar • Liberdade 
de consciência • Livre-arbítrio • Fatalidade • Conhecimento 

do futuro • Resumo teórico do móvel das ações humanas

Liberdade natural

825.	 Haverá no mundo posições em que o homem possa jactar-se de gozar 
de absoluta liberdade?

“Não, porque todos precisais uns dos outros, assim os pequenos 
como os grandes.”

826.	 Em que condições poderia o homem gozar de absoluta liberdade?

“Nas do eremita no deserto. Desde que juntos estejam dois homens, 
há entre eles direitos recíprocos que lhes cumpre respeitar; não mais, 
portanto, qualquer deles goza de liberdade absoluta.”

827.	 A obrigação de respeitar os direitos alheios tira ao homem o de per-
tencer-se a si mesmo?

“De modo algum, porquanto este é um direito que lhe vem da 
natureza.”

828.	 Como se podem conciliar as opiniões liberais de certos homens 
com o despotismo que costumam exercer no seu lar e sobre os seus 
subordinados?



Parte Terceira – Capítulo X

372

“Eles têm a compreensão da lei natural, mas contrabalançada pelo 
orgulho e pelo egoísmo. Quando não representam calculadamen-
te uma comédia, sustentando princípios liberais, compreendem 
como as coisas devem ser, mas não as fazem assim.”

a) Ser-lhes-ão, na outra vida, levados em conta os princípios que 
professaram neste mundo?

“Quanto mais inteligência tem o homem para compreender um 
princípio, tanto menos escusável é de o não aplicar a si mesmo. 
Em verdade vos digo que o homem simples, porém sincero, está 
mais adiantado no caminho de Deus, do que um que pretenda 
parecer o que não é.”

Escravidão

829.	 Haverá homens que estejam, por natureza, destinados a ser proprie-
dades de outros homens?

“É contrária à Lei de Deus toda sujeição absoluta de um homem a 
outro homem. A escravidão é um abuso da força. Desaparece com 
o progresso, como gradativamente desaparecerão todos os abusos.”

É contrária à Natureza a lei humana que consagra a escravidão, pois que 
assemelha o homem ao irracional e o degrada física e moralmente.

830.	 Quando a escravidão faz parte dos costumes de um povo, são censurá-
veis os que dela aproveitam, embora só o façam conformando-se com 
um uso que lhes parece natural?

“O mal é sempre o mal e não há sofisma que faça se torne boa 
uma ação má. A responsabilidade, porém, do mal é relativa aos 
meios de que o homem disponha para compreendê-lo. Aquele 
que tira proveito da lei da escravidão é sempre culpado de viola-
ção da Lei da Natureza, mas aí, como em tudo, a culpabilidade é 
relativa. Tendo-se a escravidão introduzido nos costumes de cer-
tos povos, possível se tornou que, de boa-fé, o homem se aprovei-
tasse dela como de uma coisa que lhe parecia natural. Entretanto, 
desde que, mais desenvolvida e, sobretudo, esclarecida pelas luzes 
do Cristianismo, sua razão lhe mostrou que o escravo era um seu 
igual perante Deus, nenhuma desculpa mais ele tem.”



Da lei de liberdade

373

831.	 A desigualdade natural das aptidões não coloca certas raças humanas 
sob a dependência das raças mais inteligentes? 22

“Sim, mas para que estas as elevem, não para embrutecê-las ainda 
mais pela escravização. Durante longo tempo, os homens conside-
raram certas raças humanas como animais de trabalho, munidos 
de braços e mãos, e se julgaram com o direito de vender os dessas 
raças como bestas de carga. Consideram-se de sangue mais puro os 
que assim procedem. Insensatos! nada veem senão a matéria. Mais 
ou menos puro não é o sangue, porém o Espírito.” (361 a 803)

832.	 Há, no entanto, homens que tratam seus escravos com humanidade; 
que não deixam lhes falte nada e acreditam que a liberdade os expo-
ria a maiores privações. Que dizeis disso?

“Digo que esses compreendem melhor os seus interesses. Igual 
cuidado dispensam aos seus bois e cavalos, para que obtenham 
bom preço no mercado. Não são tão culpados como os que mal-
tratam os escravos, mas nem por isso deixam de dispor deles 
como de uma mercadoria, privando-os do direito de se pertence-
rem a si mesmos.”

Liberdade de pensar

833.	 Haverá no homem alguma coisa que escape a todo constrangimento 
e pela qual goze ele de absoluta liberdade?

“No pensamento goza o homem de ilimitada liberdade, pois que não 
há como pôr-lhe peias. Pode-se-lhe deter o voo, não aniquilá-lo.”

834.	 É responsável o homem pelo seu pensamento?

“Perante Deus, é. Somente a Deus sendo possível conhecê-lo, Ele 
o condena ou absolve, segundo a sua justiça.”

Liberdade de consciência

835.	 Será a liberdade de consciência uma consequência da de pensar?

“A consciência é um pensamento íntimo, que pertence ao ho-
mem, como todos os outros pensamentos.”

22	 N.E.: Ver Nota explicativa, p. 477.



Parte Terceira – Capítulo X

374

836.	 Tem o homem direito de pôr embaraços à liberdade de consciência?

“Falece-lhe tanto esse direito, quanto com referência à liberdade 
de pensar, por isso que só a Deus cabe o de julgar a consciência. 
Assim como os homens, pelas suas leis, regulam as relações de 
homem para homem, Deus, pelas Leis da Natureza, regula as re-
lações entre Ele e o homem.”

837.	 Que é o que resulta dos embaraços que se oponham à liberdade de 
consciência?

“Constranger os homens a procederem em desacordo com o seu 
modo de pensar, fazê-los hipócritas. A liberdade de consciência é 
um dos caracteres da verdadeira civilização e do progresso.”

838.	 Será respeitável toda e qualquer crença, ainda quando notoriamente falsa?

“Toda crença é respeitável, quando sincera e conducente à prática 
do bem. Condenáveis são as crenças que conduzam ao mal.”

839.	 Será repreensível aquele que escandalize com a sua crença um outro 
que não pensa como ele?

“Isso é faltar com a caridade e atentar contra a liberdade de 
pensamento.”

840.	 Será atentar contra a liberdade de consciência pôr óbices a crenças 
capazes de causar perturbações à sociedade?

“Podem reprimir-se os atos, mas a crença íntima é inacessível.”

Reprimir os atos exteriores de uma crença, quando acarretam qualquer pre-
juízo a terceiros, não é atentar contra a liberdade de consciência, pois que 
essa repressão em nada tira à crença a liberdade, que ela conserva integral.

841.	 Para respeitar a liberdade de consciência, dever-se-á deixar que se 
propaguem doutrinas perniciosas, ou poder-se-á, sem atentar contra 
aquela liberdade, procurar trazer ao caminho da verdade os que se 
transviaram obedecendo a falsos princípios?

“Certamente que podeis e até deveis; mas, ensinai, a exemplo de 
Jesus, servindo-vos da brandura e da persuasão e não da força, o 
que seria pior do que a crença daquele a quem desejaríeis con-
vencer. Se alguma coisa se pode impor, é o bem e a fraternidade.  



Da lei de liberdade

375

Mas não cremos que o melhor meio de fazê-los admitidos seja 
obrar com violência. A convicção não se impõe.”

842.	 Por que indícios se poderá reconhecer, entre todas as doutrinas 
que alimentam a pretensão de ser a expressão única da verdade, 
a que tem o direito de se apresentar como tal?

“Será aquela que mais homens de bem e menos hipócritas fizer, 
isto é, pela prática da lei de amor na sua maior pureza e na sua 
mais ampla aplicação. Esse o sinal por que reconhecereis que 
uma doutrina é boa, visto que toda doutrina que tiver por efeito 
semear a desunião e estabelecer uma linha de separação entre os 
filhos de Deus não pode deixar de ser falsa e perniciosa.”

Livre-arbítrio

843.	 Tem o homem o livre-arbítrio de seus atos?

“Pois que tem a liberdade de pensar, tem igualmente a de obrar. 
Sem o livre-arbítrio, o homem seria máquina.”

844.	 Do livre-arbítrio goza o homem desde o seu nascimento?

“Há liberdade de agir, desde que haja vontade de fazê-lo. Nas pri-
meiras fases da vida, quase nula é a liberdade, que se desenvolve e 
muda de objeto com o desenvolvimento das faculdades. Estando 
seus pensamentos em concordância com o que a sua idade reclama, 
a criança aplica o seu livre-arbítrio àquilo que lhe é necessário.”

845.	 Não constituem obstáculos ao exercício do livre-arbítrio as predispo-
sições instintivas que o homem traz consigo ao nascer?

“As predisposições instintivas são as do Espírito antes de encar-
nar. Conforme seja este mais ou menos adiantado, elas podem 
arrastá-lo à prática de atos repreensíveis, no que será secundado 
pelos Espíritos que simpatizam com essas disposições. Não há, 
porém, arrastamento irresistível, uma vez que se tenha a vontade 
de resistir. Lembrai-vos de que querer é poder.” (361)

846.	 Sobre os atos da vida nenhuma influência exerce o organismo? E, se 
essa influência existe, não será exercida com prejuízo do livre-arbítrio?



Parte Terceira – Capítulo X

376

“É inegável que sobre o Espírito exerce influência a matéria, que 
pode embaraçar-lhe as manifestações. Daí vem que, nos mundos 
em que os corpos são menos materiais do que na Terra, as facul-
dades se desdobram mais livremente. Porém, o instrumento não 
dá a faculdade. Além disso, cumpre se distingam as faculdades 
morais das intelectuais. Tendo um homem o instinto do assassí-
nio, seu próprio Espírito é, indubitavelmente, quem possui esse 
instinto e quem lho dá; não são seus órgãos que lho dão. Seme-
lhante ao bruto, e ainda pior do que este, se torna aquele que 
nulifica o seu pensamento, para só se ocupar com a matéria, pois 
que não cuida mais de se premunir contra o mal. Nisto é que in-
corre em falta, porquanto assim procede por vontade sua.” (Vede 
367 e seguintes – “Influência do organismo”.)

847.	 A aberração das faculdades tira ao homem o livre-arbítrio? 

“Já não é senhor do seu pensamento aquele cuja inteligência se 
ache turbada por uma causa qualquer e, desde então, já não tem 
liberdade. Essa aberração constitui muitas vezes uma punição 
para o Espírito que, porventura, tenha sido, noutra existência, 
fútil e orgulhoso, ou tenha feito mau uso de suas faculdades. Pode 
esse Espírito, em tal caso, renascer no corpo de um idiota, como o 
déspota no de um escravo e o mau rico no de um mendigo. O Es-
pírito, porém, sofre por efeito desse constrangimento, de que tem 
perfeita consciência. Está aí a ação da matéria.” (371 e seguintes.)

848.	 Servirá de escusa aos atos reprováveis o ser devida à embriaguez a 
aberração das faculdades intelectuais?

“Não, porque foi voluntariamente que o ébrio se privou da sua 
razão, para satisfazer a paixões brutais. Em vez de uma falta, 
comete duas.”

849.	 Qual a faculdade predominante no homem em estado de selvageria: 
o instinto ou o livre-arbítrio?

“O instinto, o que não o impede de agir com inteira liberdade, no 
tocante a certas coisas. Mas, aplica, como a criança, essa liberdade 
às suas necessidades e ela se amplia com a inteligência. Conse-
guintemente, tu, que és mais esclarecido do que um selvagem, 



Da lei de liberdade

377

também és mais responsável pelo que fazes do que um selvagem 
o é pelos seus atos.”

850.	 A posição social não constitui às vezes, para o homem, obstáculo à 
inteira liberdade de seus atos?

“É fora de dúvida que o mundo tem suas exigências. Deus é justo 
e tudo leva em conta. Deixa-vos, entretanto, a responsabilidade 
de nenhum esforço empregardes para vencer os obstáculos.”

Fatalidade

851.	 Haverá fatalidade nos acontecimentos da vida, conforme o sentido 
que se dá a este vocábulo? Quer dizer: todos os acontecimentos são 
predeterminados? E, neste caso, que vem a ser do livre-arbítrio?

“A fatalidade existe unicamente pela escolha que o Espírito fez, ao 
encarnar, desta ou daquela prova para sofrer. Escolhendo-a, insti-
tuiu para si uma espécie de destino, que é a consequência mesma 
da posição em que vem a achar-se colocado. Falo das provas físi-
cas, pois, pelo que toca às provas morais e às tentações, o Espírito, 
conservando o livre-arbítrio quanto ao bem e ao mal, é sempre 
senhor de ceder ou de resistir. Ao vê-lo fraquear, um bom Espírito 
pode vir-lhe em auxílio, mas não pode influir sobre ele de ma-
neira a dominar-lhe a vontade. Um Espírito mau, isto é, inferior, 
mostrando-lhe, exagerando aos seus olhos um perigo físico, o po-
derá abalar e amedrontar. Nem por isso, entretanto, a vontade do 
Espírito encarnado deixa de se conservar livre de quaisquer peias.”

852.	 Há pessoas que parecem perseguidas por uma fatalidade, indepen-
dente da maneira por que procedem. Não lhes estará no destino o 
infortúnio?

“São, talvez, provas que lhes caiba sofrer e que elas escolheram. 
Porém, ainda aqui lançais à conta do destino o que as mais das 
vezes é apenas consequência de vossas próprias faltas. Trata de ter 
pura a consciência em meio dos males que te afligem e já bastante 
consolado te sentirás.”

As ideias exatas ou falsas que fazemos das coisas nos levam a ser bem ou 
malsucedidos, de acordo com o nosso caráter e a nossa posição social. 



Parte Terceira – Capítulo X

378

Achamos mais simples e menos humilhante para o nosso amor-próprio 
atribuir antes à sorte ou ao destino os insucessos que experimentamos, do 
que à nossa própria falta. É certo que para isso contribui algumas vezes a 
influência dos Espíritos, mas também o é que podemos sempre forrar-nos 
a essa influência, repelindo as ideias que eles nos sugerem, quando más.

853.	 Algumas pessoas só escapam de um perigo mortal para cair em outro. 
Parece que não podiam escapar da morte. Não há nisso fatalidade?

“Fatal, no verdadeiro sentido da palavra, só o instante da morte 
o é. Chegado esse momento, de uma forma ou doutra, a ele não 
podeis furtar-vos.”

a) Assim, qualquer que seja o perigo que nos ameace, se a hora da 
morte ainda não chegou, não morreremos?

“Não; não perecerás e tens disso milhares de exemplos. Quando, 
porém, soe a hora da tua partida, nada poderá impedir que par-
tas. Deus sabe de antemão de que gênero será a morte do homem 
e muitas vezes seu Espírito também o sabe, por lhe ter sido isso 
revelado, quando escolheu tal ou qual existência.”

854.	 Do fato de ser infalível a hora da morte, poder-se-á deduzir que se-
jam inúteis as precauções que tomemos para evitá-la?

“Não, visto que as precauções que tomais vos são sugeridas com 
o fito de evitardes a morte que vos ameaça. São um dos meios 
empregados para que ela não se dê.”

855.	 Com que fim nos faz a Providência correr perigos que nenhuma con-
sequência devem ter?

“O fato de ser a tua vida posta em perigo constitui um aviso que 
tu mesmo desejaste, a fim de te desviares do mal e te tornares 
melhor. Se escapas desse perigo, quando ainda sob a impressão 
do risco que correste, cogitas, mais ou menos seriamente, de te 
melhorares, conforme seja mais ou menos forte sobre ti a influên
cia dos Espíritos bons. Sobrevindo o mau Espírito (digo mau, 
subentendendo o mal que ainda existe nele), entras a pensar que 
do mesmo modo escaparás a outros perigos e deixas que de novo 
tuas paixões se desencadeiem. Por meio dos perigos que correis, 



Da lei de liberdade

379

Deus vos lembra a vossa fraqueza e a fragilidade da vossa existên-
cia. Se examinardes a causa e a natureza do perigo, verificareis 
que, quase sempre, suas consequências teriam sido a punição de 
uma falta cometida ou da negligência no cumprimento de um de-
ver. Deus, por essa forma, exorta o Espírito a cair em si e a se 
emendar.” (526 a 532)

856.	 Sabe o Espírito antecipadamente de que gênero será sua morte?

“Sabe que o gênero de vida que escolheu o expõe mais a morrer des-
ta do que daquela maneira. Sabe igualmente quais as lutas que terá 
de sustentar para evitá-lo e que, se Deus o permitir, não sucumbirá.”

857.	 Há homens que afrontam os perigos dos combates, persuadidos, de 
certo modo, de que a hora não lhes chegou. Haverá algum funda-
mento para essa confiança?

“Muito amiúde tem o homem o pressentimento do seu fim, 
como pode ter o de que ainda não morrerá. Esse pressentimen-
to lhe vem dos Espíritos seus protetores, que assim o advertem 
para que esteja pronto a partir, ou lhe fortalecem a coragem nos 
momentos em que mais dela necessita. Pode vir-lhe também da 
intuição que tem da existência que escolheu, ou da missão que 
aceitou e que sabe ter que cumprir.” (411 a 522)

858.	 Por que razão os que pressentem a morte a temem geralmente menos 
do que os outros?

“Quem teme a morte é o homem, não o Espírito. Aquele que a 
pressente pensa mais como Espírito do que como homem. Com-
preende ser ela a sua libertação e espera-a.”

859.	 Com todos os acidentes, que nos sobrevêm no curso da vida, se dá o mes-
mo que com a morte, que não pode ser evitada, quando tem de ocorrer?

“São de ordinário coisas muito insignificantes, de sorte que vos 
podemos prevenir deles e fazer que os eviteis algumas vezes, diri-
gindo o vosso pensamento, pois nos desagradam os sofrimentos 
materiais. Isso, porém, nenhuma importância tem na vida que 
escolhestes. A fatalidade, verdadeiramente, só existe quanto ao 
momento em que deveis aparecer e desaparecer deste mundo.”



Parte Terceira – Capítulo X

380

a) Haverá fatos que forçosamente devam dar-se e que os Espíritos não 
possam conjurar, embora o queiram?

“Há, mas que tu viste e pressentiste quando, no estado de Espí-
rito, fizeste a tua escolha. Não creias, entretanto, que tudo o que 
sucede esteja escrito, como costumam dizer. Um acontecimento 
qualquer pode ser a consequência de um ato que praticaste por 
tua livre vontade, de tal sorte que, se não o houvesses praticado, 
o acontecimento não se teria dado. Imagina que queimas o dedo. 
Isso nada mais é senão resultado da tua imprudência e efeito da 
matéria. Só as grandes dores, os fatos importantes e capazes de 
influir no moral, Deus os prevê, porque são úteis à tua depuração 
e à tua instrução.”

860.	 Pode o homem, pela sua vontade e por seus atos, fazer que se não 
deem acontecimentos que deveriam verificar-se e reciprocamente?

“Pode-o, se essa aparente mudança na ordem dos fatos tiver cabi-
mento na sequência da vida que ele escolheu. Acresce que, para 
fazer o bem, como lhe cumpre, pois que isso constitui o objetivo 
único da vida, facultado lhe é impedir o mal, sobretudo aquele 
que possa concorrer para a produção de um mal maior.”

861.	 Ao escolher a sua existência, o Espírito daquele que comete um assas-
sínio sabia que viria a ser assassino?

“Não. Escolhendo uma vida de lutas, sabe que terá ensejo de ma-
tar um de seus semelhantes, mas não sabe se o fará, visto que ao 
crime precederá quase sempre, de sua parte, a deliberação de pra-
ticá-lo. Ora, aquele que delibera sobre uma coisa é sempre livre 
de fazê-la, ou não. Se soubesse previamente que, como homem, 
teria que cometer um crime, o Espírito estaria a isso predestina-
do. Ficai, porém, sabendo que ninguém há predestinado ao crime 
e que todo crime, como qualquer outro ato, resulta sempre da 
vontade e do livre-arbítrio.

Ademais, sempre confundis duas coisas muito distintas: os sucessos mate-
riais da vida e os atos da vida moral. A fatalidade, que algumas vezes há, só 
existe com relação àqueles sucessos materiais, cuja causa reside fora de vós 
e que independem da vossa vontade. Quanto aos atos da vida moral, esses 



Da lei de liberdade

381

emanam sempre do próprio homem que, por conseguinte, tem sempre a 
liberdade de escolher. No tocante, pois, a esses atos, nunca há fatalidade.”

862.	 Pessoas existem que nunca logram bom êxito em coisa alguma, que 
parecem perseguidas por um mau gênio em todos os seus empreendi-
mentos. Não se pode chamar a isso fatalidade?

“Será uma fatalidade, se lhe quiseres dar esse nome, mas que de-
corre do gênero da existência escolhida. É que essas pessoas quise-
ram ser provadas por uma vida de decepções, a fim de exercitarem 
a paciência e a resignação. Entretanto, não creias seja absoluta essa 
fatalidade. Resulta muitas vezes do caminho falso que tais pessoas 
tomam, em discordância com suas inteligências e aptidões. Gran-
des probabilidades têm de se afogar quem pretender atravessar a 
nado um rio, sem saber nadar. O mesmo se dá relativamente à 
maioria dos acontecimentos da vida. Quase sempre obteria o ho-
mem bom êxito, se só tentasse o que estivesse em relação com as 
suas faculdades. O que o perde são o seu amor-próprio e a sua 
ambição, que o desviam da senda que lhe é própria e o fazem 
considerar vocação o que não passa de desejo de satisfazer a certas 
paixões. Fracassa por sua culpa. Mas, em vez de culpar-se a si mes-
mo, prefere queixar-se da sua estrela. Um, por exemplo, que seria 
bom operário e ganharia honestamente a vida, mete-se a ser mau 
poeta e morre de fome. Para todos haveria lugar no mundo, desde 
que cada um soubesse colocar-se no lugar que lhe compete.”

863.	 Os costumes sociais não obrigam muitas vezes o homem a enveredar 
por um caminho de preferência a outro e não se acha ele submetido 
à direção da opinião geral, quanto à escolha de suas ocupações? O 
que se chama respeito humano não constitui óbice ao exercício do 
livre-arbítrio?

“São os homens e não Deus que fazem os costumes sociais. Se 
eles a estes se submetem, é porque lhes convêm. Tal submissão, 
portanto, representa um ato de livre-arbítrio, pois que, se o qui-
sessem, poderiam libertar-se de semelhante jugo. Por que, então, 
se queixam? Falece-lhes razão para acusarem os costumes sociais. 
A culpa de tudo devem lançá-la ao tolo amor-próprio de que 



Parte Terceira – Capítulo X

382

vivem cheios e que os faz preferirem morrer de fome a infringi-
-los. Ninguém lhes leva em conta esse sacrifício feito à opinião 
pública, ao passo que Deus lhes levará em conta o sacrifício que 
fizerem de suas vaidades. Não quer isto dizer que o homem deva 
afrontar sem necessidade aquela opinião, como fazem alguns em 
quem há mais originalidade do que verdadeira filosofia. Tanto desa-
tino há em procurar alguém ser apontado a dedo, ou considerado 
animal curioso, quanto acerto em descer voluntariamente e sem 
murmurar, desde que não possa manter-se no alto da escala.”

864.	 Assim como há pessoas a quem a sorte em tudo é contrária, outras 
parecem favorecidas por ela, pois que tudo lhes sai bem. A que 
atribuir isso?

“De ordinário, é que essas pessoas sabem conduzir-se melhor nas 
suas empresas, mas também pode ser um gênero de prova. O 
bom êxito as embriaga; fiam-se no seu destino e muitas vezes 
pagam mais tarde esse bom êxito, mediante revezes cruéis, que a 
prudência as teria feito evitar.”

865.	 Como se explica que a boa sorte favoreça a algumas pessoas em cir-
cunstâncias com as quais nada têm que ver a vontade, nem a inteli-
gência: no jogo, por exemplo?

“Alguns Espíritos hão escolhido previamente certas espécies de 
prazer. A fortuna que os favorece é uma tentação. Aquele que, 
como homem, ganha, perde como Espírito. É uma prova para o 
seu orgulho e para a sua cupidez.”

866.	 Então, a fatalidade que parece presidir aos destinos materiais de nos-
sa vida também é resultante do nosso livre-arbítrio?

“Tu mesmo escolheste a tua prova. Quanto mais rude ela for e 
melhor a suportares, tanto mais te elevarás. Os que passam a vida 
na abundância e na ventura humana são Espíritos pusilânimes, 
que permanecem estacionários. Assim, o número dos desafortu-
nados é muito superior ao dos felizes deste mundo, atento que os 
Espíritos, na sua maioria, procuram as provas que lhes sejam mais 
proveitosas. Eles veem perfeitamente bem a futilidade das vossas 
grandezas e gozos. Acresce que a mais ditosa existência é sempre 



Da lei de liberdade

383

agitada, sempre perturbada, quando mais não seja, pela ausência 
da dor.” (525 e seguintes.)

867.	 Donde vem a expressão: Nascer sob uma boa estrela?

“Antiga superstição, que prendia às estrelas os destinos dos ho-
mens. Alegoria que algumas pessoas fazem a tolice de tomar ao 
pé da letra.”

Conhecimento do futuro

868.	 Pode o futuro ser revelado ao homem?

“Em princípio, o futuro lhe é oculto e só em casos raros e excep-
cionais permite Deus que seja revelado.”

869.	 Com que fim o futuro se conserva oculto ao homem?

“Se o homem conhecesse o futuro, negligenciaria do presente e 
não obraria com a liberdade com que o faz, porque o dominaria a 
ideia de que, se uma coisa tem que acontecer, inútil será ocupar-
-se com ela, ou então procuraria obstar a que acontecesse. Não 
quis Deus que assim fosse, a fim de que cada um concorra para a 
realização das coisas, até daquelas a que desejaria opor-se. Assim é 
que tu mesmo preparas muitas vezes os acontecimentos que hão 
de sobrevir no curso da tua existência.”

870.	 Mas, se convém que o futuro permaneça oculto, por que per-
mite Deus que seja revelado algumas vezes?

“Permite-o, quando o conhecimento prévio do futuro facilite a 
execução de uma coisa, em vez de a estorvar, obrigando o ho-
mem a agir diversamente do modo por que agiria, se lhe não 
fosse feita a revelação. Não raro, também é uma prova. A pers-
pectiva de um acontecimento pode sugerir pensamentos mais 
ou menos bons. Se um homem vem a saber, por exemplo, que 
vai receber uma herança, com que não conta, pode dar-se que a 
revelação desse fato desperte nele o sentimento da cobiça, pela 
perspectiva de se lhe tornarem possíveis maiores gozos terrenos, 
pela ânsia de possuir mais depressa a herança, desejando talvez, 
para que tal se dê, a morte daquele de quem herdará. Ou, então, 



Parte Terceira – Capítulo X

384

essa perspectiva lhe inspirará bons sentimentos e pensamentos 
generosos. Se a predição não se cumpre, aí está outra prova, con-
sistente na maneira por que suportará a decepção. Nem por isso, 
entretanto, lhe caberá menos o mérito ou o demérito dos pen-
samentos bons ou maus que a crença na ocorrência daquele fato 
lhe fez nascer no íntimo.”

871.	 Pois que Deus tudo sabe, não ignora se um homem sucumbirá ou 
não em determinada prova. Assim sendo, qual a necessidade dessa 
prova, uma vez que nada acrescentará ao que Deus já sabe a respeito 
desse homem?

“Isso equivale a perguntar por que não criou Deus o homem 
perfeito e acabado (119); por que passa o homem pela infância, 
antes de chegar à condição de adulto (379). A prova não tem 
por fim dar a Deus esclarecimentos sobre o homem, pois que 
Deus sabe perfeitamente o que ele vale, mas dar ao homem toda 
a responsabilidade de sua ação, uma vez que tem a liberdade de 
fazer ou não fazer. Dotado da faculdade de escolher entre o bem 
e o mal, a prova tem por efeito pô-lo em luta com as tentações do 
mal e conferir-lhe todo o mérito da resistência. Ora, conquanto 
saiba de antemão se ele se sairá bem ou não, Deus não o pode, 
em sua justiça, punir, nem recompensar, por um ato ainda não 
praticado.” (258)

Assim sucede entre os homens. Por muito capaz que seja um estudante, 
por grande que seja a certeza que se tenha de que alcançará bom êxito, 
ninguém lhe confere grau algum sem exame, isto é, sem prova. Do 
mesmo modo, o juiz não condena um acusado, senão com fundamento 
num ato consumado e não na previsão de que ele possa ou deva con-
sumar esse ato.

Quanto mais se reflete nas consequências que teria para o homem o 
conhecimento do futuro, melhor se vê quanto foi sábia a Providência 

em lho ocultar. A certeza de um acontecimento venturoso o lançaria na 
inação. A de um acontecimento infeliz o encheria de desânimo. Em am-
bos os casos, suas forças ficariam paralisadas. Daí o não lhe ser mostrado 
o futuro, senão como meta que lhe cumpre atingir por seus esforços, mas 
ignorando os trâmites por que terá de passar para alcançá-la. O conheci-
mento de todos os incidentes da jornada lhe tolheria a iniciativa e o uso 



Da lei de liberdade

385

do livre-arbítrio. Ele se deixaria resvalar pelo declive fatal dos aconteci-
mentos, sem exercer suas faculdades. Quando o feliz êxito de uma coisa 
está assegurado, ninguém mais com ela se preocupa.

Resumo teórico do móvel das ações humanas

872.	 A questão do livre-arbítrio se pode resumir assim: O homem não 
é fatalmente levado ao mal; os atos que pratica não foram pre-
viamente determinados; os crimes que comete não resultam de 
uma sentença do destino. Ele pode, por prova e por expiação, 
escolher uma existência em que seja arrastado ao crime, quer pelo 
meio em que se ache colocado, quer pelas circunstâncias que so-
brevenham, mas será sempre livre de agir ou não agir. Assim, o 
livre-arbítrio existe para ele, quando no estado de Espírito, ao 
fazer a escolha da existência e das provas e, como encarnado, na 
faculdade de ceder ou de resistir aos arrastamentos a que todos 
nos temos voluntariamente submetido. Cabe à educação com-
bater essas más tendências. Fá-lo-á utilmente, quando se basear 
no estudo aprofundado da natureza moral do homem. Pelo co-
nhecimento das leis que regem essa natureza moral, chegar-se-á 
a modificá-la, como se modifica a inteligência pela instrução e o 
temperamento pela higiene.

Desprendido da matéria e no estado de erraticidade, o Espírito 
procede à escolha de suas futuras existências corporais, de acordo 
com o grau de perfeição a que haja chegado e é nisto, como temos 
dito, que consiste sobretudo o seu livre-arbítrio. Esta liberdade, a 
encarnação não a anula. Se ele cede à influência da matéria, é que 
sucumbe nas provas que por si mesmo escolheu. Para ter quem o 
ajude a vencê-las, concedido lhe é invocar a assistência de Deus e 
dos bons Espíritos. (337)
Sem o livre-arbítrio, o homem não teria nem culpa por praticar 
o mal, nem mérito em praticar o bem. E isto a tal ponto está 
reconhecido que, no mundo, a censura ou o elogio são feitos à 
intenção, isto é, à vontade. Ora, quem diz vontade diz liberdade. 
Nenhuma desculpa poderá, portanto, o homem buscar, para os 
seus delitos, na sua organização física, sem abdicar da razão e 



Parte Terceira – Capítulo X

386

da sua condição de ser humano, para se equiparar ao bruto. Se 
fora assim quanto ao mal, assim não poderia deixar de ser rela-
tivamente ao bem. Mas, quando o homem pratica o bem, tem 
grande cuidado de averbar o fato à sua conta, como mérito, e não 
cogita de por ele gratificar os seus órgãos, o que prova que, por 
instinto, não renuncia, malgrado a opinião de alguns sistemáti-
cos, ao mais belo privilégio de sua espécie: a liberdade de pensar.
A fatalidade, como vulgarmente é entendida, supõe a decisão pré-
via e irrevogável de todos os sucessos da vida, qualquer que seja 
a importância deles. Se tal fosse a ordem das coisas, o homem 
seria qual máquina sem vontade. De que lhe serviria a inteligên-
cia, desde que houvesse de estar invariavelmente dominado, em 
todos os seus atos, pela força do destino? Semelhante doutrina, se 
verdadeira, conteria a destruição de toda liberdade moral; já não 
haveria para o homem responsabilidade, nem, por conseguinte, 
bem, nem mal, crimes ou virtudes. Não seria possível que Deus, 
soberanamente justo, castigasse suas criaturas por faltas cujo co-
metimento não dependera delas, nem que as recompensasse por 
virtudes de que nenhum mérito teriam. Ademais, tal lei seria a 
negação da do progresso, porquanto o homem, tudo esperando 
da sorte, nada tentaria para melhorar a sua posição, visto que não 
conseguiria ser mais nem menos.
Contudo, a fatalidade não é uma palavra vã. Existe na posição 
que o homem ocupa na Terra e nas funções que aí desempenha, 
em consequência do gênero de vida que seu Espírito escolheu 
como prova, expiação ou missão. Ele sofre fatalmente todas as vi-
cissitudes dessa existência e todas as tendências boas ou más, que 
lhe são inerentes. Aí, porém, acaba a fatalidade, pois da sua von-
tade depende ceder ou não a essas tendências. Os pormenores dos 
acontecimentos, esses ficam subordinados às circunstâncias que ele 
próprio cria pelos seus atos, sendo que nessas circunstâncias podem 
os Espíritos influir pelos pensamentos que sugiram. (459)
Há fatalidade, portanto, nos acontecimentos que se apresentam, 
por serem estes consequência da escolha que o Espírito fez da 
sua existência de homem. Pode deixar de haver fatalidade no 
resultado de tais acontecimentos, visto ser possível ao homem, 



Da lei de liberdade

387

pela sua prudência, modificar-lhes o curso. Nunca há fatalidade 
nos atos da vida moral.
No que concerne à morte é que o homem se acha submetido, 
em absoluto, à inexorável lei da fatalidade, por isso que não pode 
escapar à sentença que lhe marca o termo da existência, nem ao 
gênero de morte que haja de cortar a esta o fio.
Segundo a doutrina vulgar, de si mesmo tiraria o homem todos os 
seus instintos, que, então, proviriam, ou da sua organização física, 
pela qual nenhuma responsabilidade lhe toca, ou da sua própria 
natureza, caso em que lícito lhe fora procurar desculpar-se consigo 
mesmo, dizendo não lhe pertencer a culpa de ser feito como é. 
Muito mais moral se mostra, indiscutivelmente, a Doutrina Espíri-
ta. Ela admite no homem o livre-arbítrio em toda a sua plenitude e, 
se lhe diz que, praticando o mal, ele cede a uma sugestão estranha 
e má, em nada lhe diminui a responsabilidade, pois lhe reconhece 
o poder de resistir, o que evidentemente lhe é muito mais fácil do 
que lutar contra a sua própria natureza. Assim, de acordo com a 
Doutrina Espírita, não há arrastamento irresistível: o homem pode 
sempre cerrar ouvidos à voz oculta que lhe fala no íntimo, induzin-
do-o ao mal, como pode cerrá-los à voz material daquele que lhe 
fale ostensivamente. Pode-o pela ação da sua vontade, pedindo a 
Deus a força necessária e reclamando, para tal fim, a assistência dos 
bons Espíritos. Foi o que Jesus nos ensinou por meio da sublime 
prece que é a Oração dominical, quando manda que digamos: “Não 
nos deixes sucumbir à tentação, mas livra-nos do mal”.
Essa teoria da causa determinante dos nossos atos ressalta, com 
evidência, de todo o ensino que os Espíritos hão dado. Não só 
é sublime de moralidade, mas também, acrescentaremos, eleva 
o homem aos seus próprios olhos. Mostra-o livre de subtrair-se 
a um jugo obsessor, como livre é de fechar sua casa aos impor-
tunos. Ele deixa de ser simples máquina, atuando por efeito de 
uma impulsão independente da sua vontade, para ser um ente 
racional, que ouve, julga e escolhe livremente de dois conselhos 
um. Aditemos que, apesar disto, o homem não se acha privado 
de iniciativa, não deixa de agir por impulso próprio, pois que, 
em definitivo, ele é apenas um Espírito encarnado que conserva, 



Parte Terceira – Capítulo X

388

sob o envoltório corporal, as qualidades e os defeitos que tinha 
como Espírito. Conseguintemente, as faltas que cometemos têm 
por fonte primária a imperfeição do nosso próprio Espírito, que 
ainda não conquistou a superioridade moral que um dia alcança-
rá, mas que, nem por isso, carece de livre-arbítrio. A vida corpó-
rea lhe é dada para se expungir de suas imperfeições, mediante as 
provas por que passa, imperfeições que, precisamente, o tornam 
mais fraco e mais acessível às sugestões de outros Espíritos im-
perfeitos, que delas se aproveitam para tentar fazê-lo sucumbir 
na luta em que se empenhou. Se dessa luta sai vencedor, ele se 
eleva; se fracassa, permanece o que era, nem pior, nem melhor. 
Será uma prova que lhe cumpre recomeçar, podendo suceder que 
longo tempo gaste nessa alternativa. Quanto mais se depura, tan-
to mais diminuem os seus pontos fracos e tanto menos acesso 
oferece aos que procurem atraí-lo para o mal. Na razão de sua 
elevação, cresce-lhe a força moral, fazendo que dele se afastem os 
maus Espíritos.
Todos os Espíritos, mais ou menos bons, quando encarnados, 
constituem a espécie humana e, como o nosso mundo é um dos 
menos adiantados, nele se conta maior número de Espíritos maus 
do que de bons. Tal a razão por que aí vemos tanta perversidade. 
Façamos, pois, todos os esforços para a este planeta não voltar-
mos, após a presente estada, e para merecermos ir repousar em 
mundo melhor, em um desses mundos privilegiados, onde não 
nos lembraremos da nossa passagem por aqui, senão como de um 
exílio temporário.



CAPÍTULO XI

M

Da lei de justiça, de 
amor e de caridade

• Justiça e direitos naturais • Direito de propriedade • Roubo 
• Caridade e amor do próximo • Amor materno e filial

Justiça e direitos naturais

873.	 O sentimento da justiça está na natureza, ou é resultado de ideias 
adquiridas?

“Está de tal modo na natureza, que vos revoltais à simples ideia 
de uma injustiça. É fora de dúvida que o progresso moral desen-
volve esse sentimento, mas não o dá. Deus o pôs no coração do 
homem. Daí vem que, frequentemente, em homens simples e 
incultos se vos deparam noções mais exatas da justiça do que nos 
que possuem grande cabedal de saber.”

874.	 Sendo a justiça uma Lei da Natureza, como se explica que os homens 
a entendam de modos tão diferentes, considerando uns justo o que a 
outros parece injusto?

“É porque a esse sentimento se misturam paixões que o alteram, 
como sucede à maior parte dos outros sentimentos naturais, fa-
zendo que os homens vejam as coisas por um prisma falso.”



Parte Terceira – Capítulo XI

390

875.	 Como se pode definir a justiça?

“A justiça consiste em cada um respeitar os direitos dos demais.”

a) Que é o que determina esses direitos?

“Duas coisas: a lei humana e a lei natural. Tendo os homens 
formulado leis apropriadas a seus costumes e caracteres, elas es-
tabeleceram direitos mutáveis com o progresso das luzes. Vede 
se hoje as vossas leis, aliás imperfeitas, consagram os mesmos 
direitos que as da Idade Média. Entretanto, esses direitos anti-
quados, que agora se vos afiguram monstruosos, pareciam jus-
tos e naturais naquela época. Nem sempre, pois, é acorde com 
a justiça o direito que os homens prescrevem. Ademais, este 
direito regula apenas algumas relações sociais, quando é certo 
que, na vida particular, há uma imensidade de atos unicamente 
da alçada do tribunal da consciência.”

876.	 Posto de parte o direito que a lei humana consagra, qual a base da 
justiça, segundo a lei natural?

“Disse o Cristo: Queira cada um para os outros o que quereria para 
si mesmo. No coração do homem imprimiu Deus a regra da ver-
dadeira justiça, fazendo que cada um deseje ver respeitados os 
seus direitos. Na incerteza de como deva proceder com o seu se-
melhante, em dada circunstância, trate o homem de saber como 
quereria que com ele procedessem, em circunstância idêntica. 
Guia mais seguro do que a própria consciência não lhe podia 
Deus haver dado.”

Efetivamente, o critério da verdadeira justiça está em querer cada 
um para os outros o que para si mesmo quereria e não em querer 
para si o que quereria para os outros, o que absolutamente não é a 
mesma coisa. Não sendo natural que haja quem deseje o mal para si, 
desde que cada um tome por modelo o seu desejo pessoal, é evidente 
que nunca ninguém desejará para o seu semelhante senão o bem. 
Em todos os tempos e sob o império de todas as crenças, sempre o 
homem se esforçou para que prevalecesse o seu direito pessoal. A 
sublimidade da religião cristã está em que ela tomou o direito pessoal 
por base do direito do próximo.



Da lei de justiça, de amor e de caridade

391

877.	 Da necessidade que o homem tem de viver em sociedade, nascem-lhe 
obrigações especiais?

“Certo e a primeira de todas é a de respeitar os direitos de 
seus semelhantes. Aquele que respeitar esses direitos procederá 
sempre com justiça. No vosso mundo, porque a maioria dos 
homens não pratica a lei de justiça, cada um usa de represálias. 
Essa a causa da perturbação e da confusão em que vivem as 
sociedades humanas. A vida social outorga direitos e impõe 
deveres recíprocos.”

878.	 Podendo o homem enganar-se quanto à extensão do seu direito, que 
é o que lhe fará conhecer o limite desse direito?

“O limite do direito que, com relação a si mesmo, reconhecer ao 
seu semelhante, em idênticas circunstâncias e reciprocamente.”

a) Mas se cada um atribuir a si mesmo direitos iguais aos de seu 
semelhante, que virá a ser da subordinação aos superiores? Não será 
isso a anarquia de todos os poderes?

“Os direitos naturais são os mesmos para todos os homens, 
desde os de condição mais humilde até os de posição mais ele-
vada. Deus não fez uns de limo mais puro do que o de que se 
serviu para fazer os outros, e todos, aos seus olhos, são iguais. 
Esses direitos são eternos. Os que o homem estabeleceu pe-
recem com as suas instituições. Ademais, cada um sente bem 
a sua força ou a sua fraqueza e saberá sempre ter uma certa 
deferência para com os que o mereçam por suas virtudes e sa-
bedoria. É importante acentuar isto, para que os que se julgam 
superiores conheçam seus deveres, a fim de merecer essas defe-
rências. A subordinação não se achará comprometida, quando 
a autoridade for deferida à sabedoria.”

879.	 Qual seria o caráter do homem que praticasse a justiça em toda a sua 
pureza?

“O do verdadeiro justo, a exemplo de Jesus, porquanto praticaria 
também o amor do próximo e a caridade, sem os quais não há 
verdadeira justiça.”



Parte Terceira – Capítulo XI

392

Direito de propriedade. Roubo

880.	 Qual o primeiro de todos os direitos naturais do homem?

“O de viver. Por isso é que ninguém tem o de atentar contra 
a vida de seu semelhante, nem de fazer o que quer que possa 
comprometer-lhe a existência corporal.”

881.	 O direito de viver dá ao homem o de acumular bens que lhe permi-
tam repousar quando não mais possa trabalhar?

“Dá, mas ele deve fazê-lo em família, como a abelha, por meio 
de um trabalho honesto, e não como egoísta. Há mesmo animais 
que lhe dão o exemplo de previdência.”

882.	 Tem o homem o direito de defender os bens que haja conseguido jun-
tar pelo seu trabalho?

“Não disse Deus: ‘Não roubarás?’ E Jesus não disse: ‘Dai a César 
o que é de César?’”

O que, por meio do trabalho honesto, o homem junta constitui legítima 
propriedade sua, que ele tem o direito de defender, porque a propriedade 
que resulta do trabalho é um direito natural, tão sagrado quanto o de 
trabalhar e de viver.

883.	 É natural o desejo de possuir?

“Sim, mas quando o homem deseja possuir para si somente e para 
sua satisfação pessoal, o que há é egoísmo.”

a) Não será, entretanto, legítimo o desejo de possuir, uma vez que 
aquele que tem de que viver a ninguém é pesado?

“Há homens insaciáveis, que acumulam bens sem utilidade para 
ninguém, ou apenas para saciar suas paixões. Julgas que Deus vê 
isso com bons olhos? Aquele que, ao contrário, junta pelo traba-
lho, tendo em vista socorrer os seus semelhantes, pratica a lei de 
amor e caridade, e Deus abençoa o seu trabalho.”

884.	 Qual o caráter da legítima propriedade?

“Propriedade legítima só é a que foi adquirida sem prejuízo de 
outrem.” (808)



Da lei de justiça, de amor e de caridade

393

Proibindo-nos que façamos aos outros o que não desejáramos que nos 
fizessem, a lei de amor e de justiça nos proíbe, ipso facto, a aquisição de 
bens por quaisquer meios que lhe sejam contrários.

885.	 Será ilimitado o direito de propriedade?

“É fora de dúvida que tudo o que legitimamente se adquire cons-
titui uma propriedade. Mas, como havemos dito, a legislação 
dos homens, porque imperfeita, consagra muitos direitos con-
vencionais, que a lei de justiça reprova. Essa a razão por que eles 
reformam suas leis, à medida que o progresso se efetua e que me-
lhor compreendem a justiça. O que num século parece perfeito, 
afigura-se bárbaro no século seguinte.” (795)

Caridade e amor do próximo

886.	 Qual o verdadeiro sentido da palavra caridade, como a entendia Jesus?

“Benevolência para com todos, indulgência para as imperfeições 
dos outros, perdão das ofensas.”

O amor e a caridade são o complemento da lei de justiça, pois amar o 
próximo é fazer-lhe todo o bem que nos seja possível e que desejáramos 
nos fosse feito. Tal o sentido destas palavras de Jesus: Amai-vos uns aos 
outros como irmãos.

A caridade, segundo Jesus, não se restringe à esmola, abrange todas as rela-
ções em que nos achamos com os nossos semelhantes, sejam eles nossos in-
feriores, nossos iguais, ou nossos superiores. Ela nos prescreve a indulgência, 
porque de indulgência precisamos nós mesmos, e nos proíbe que humilhe-
mos os desafortunados, contrariamente ao que se costuma fazer. Apresente-
-se uma pessoa rica e todas as atenções e deferências lhe são dispensadas. Se 
for pobre, toda gente como que entende que não precisa preocupar-se com 
ela. No entanto, quanto mais lastimosa seja a sua posição, tanto maior cui-
dado devemos pôr em lhe não aumentarmos o infortúnio pela humilhação. 
O homem verdadeiramente bom procura elevar, aos seus próprios olhos, 
aquele que lhe é inferior, diminuindo a distância que os separa.

887.	 Jesus também disse: Amai mesmo os vossos inimigos. Ora, o amor 
aos inimigos não será contrário às nossas tendências naturais e a ini-
mizade não provirá de uma falta de simpatia entre os Espíritos?



Parte Terceira – Capítulo XI

394

“Certo, ninguém pode votar aos seus inimigos um amor terno 
e apaixonado. Não foi isso o que Jesus entendeu de dizer. Amar 
os inimigos é perdoar-lhes e lhes retribuir o mal com o bem. O que 
assim procede se torna superior aos seus inimigos, ao passo  
que abaixo deles se coloca, se procura tomar vingança.”

888.	 Que se deve pensar da esmola?

“Condenando-se a pedir esmola, o homem se degrada física e 
moralmente: embrutece-se. Uma sociedade que se baseie na Lei 
de Deus e na justiça deve prover à vida do fraco, sem que haja 
para ele humilhação. Deve assegurar a existência dos que não po-
dem trabalhar, sem lhes deixar a vida à mercê do acaso e da boa 
vontade de alguns.”

a) Dar-se-á reproveis a esmola? 

“Não; o que merece reprovação não é a esmola, mas a maneira por 
que habitualmente é dada. O homem de bem, que compreende 
a caridade de acordo com Jesus, vai ao encontro do desgraçado, 
sem esperar que este lhe estenda a mão.

A verdadeira caridade é sempre bondosa e benévola; está tanto no 
ato, como na maneira por que é praticado. Duplo valor tem um 
serviço prestado com delicadeza. Se o for com altivez, pode ser 
que a necessidade obrigue quem o recebe a aceitá-lo, mas o seu 
coração pouco se comoverá.

Lembrai-vos também de que, aos olhos de Deus, a ostentação tira 
o mérito ao benefício. Disse Jesus: ‘Ignore a vossa mão esquerda o 
que a direita der.’ Por essa forma, Ele vos ensinou a não tisnardes 
a caridade com o orgulho.

Deve-se distinguir a esmola, propriamente dita, da beneficência. 
Nem sempre o mais necessitado é o que pede. O temor de uma 
humilhação detém o verdadeiro pobre, que muita vez sofre sem 
se queixar. A esse é que o homem verdadeiramente humano sabe 
ir procurar, sem ostentação.

Amai-vos uns aos outros, eis toda a lei, Lei divina, mediante a 
qual governa Deus os mundos. O amor é a lei de atração para os 



Da lei de justiça, de amor e de caridade

395

seres vivos e organizados. A atração é a lei de amor para a matéria 
inorgânica.

Não esqueçais nunca que o Espírito, qualquer que seja o grau 
de seu adiantamento, sua situação como reencarnado, ou na er-
raticidade, está sempre colocado entre um superior, que o guia 
e aperfeiçoa, e um inferior, para com o qual tem que cumprir 
esses mesmos deveres. Sede, pois, caridosos, praticando, não só a 
caridade que vos faz dar friamente o óbolo que tirais do bolso ao 
que vo-lo ousa pedir, mas a que vos leve ao encontro das misérias 
ocultas. Sede indulgentes com os defeitos dos vossos semelhantes. 
Em vez de votardes desprezo à ignorância e ao vício, instruí os 
ignorantes e moralizai os viciados. Sede brandos e benevolentes 
para com tudo o que vos seja inferior. Sede-o para com os seres 
mais ínfimos da criação e tereis obedecido à Lei de Deus.”

São Vicente de Paulo

889.	 Não há homens que se veem condenados a mendigar por culpa sua?

“Sem dúvida; mas, se uma boa educação moral lhes houvera en-
sinado a praticar a Lei de Deus, não teriam caído nos excessos 
causadores da sua perdição. Disso, sobretudo, é que depende a 
melhoria do vosso planeta.” (707)

Amor materno e filial

890.	 Será uma virtude o amor materno, ou um sentimento instintivo, 
comum aos homens e aos animais?

“Uma e outra coisa. A Natureza deu à mãe o amor a seus filhos 
no interesse da conservação deles. No animal, porém, esse amor 
se limita às necessidades materiais; cessa quando desnecessários se 
tornam os cuidados. No homem, persiste pela vida inteira e com-
porta um devotamento e uma abnegação que são virtudes. Sobre-
vive mesmo à morte e acompanha o filho até no além-túmulo. 
Bem vedes que há nele coisa diversa do que há no amor do ani-
mal.” (205 a 385)



Parte Terceira – Capítulo XI

396

891.	 Estando na Natureza o amor materno, como é que há mães que 
odeiam os filhos e, não raro, desde a infância destes?

“Às vezes, é uma prova que o Espírito do filho escolheu, ou uma 
expiação, se aconteceu ter sido mau pai, ou mãe perversa, ou mau 
filho, noutra existência (392). Em todos os casos, a mãe má não 
pode deixar de ser animada por um mau Espírito que procura 
criar embaraços ao filho, a fim de que sucumba na prova que 
buscou. Essa violação das Leis da Natureza, porém, não ficará 
impune e o Espírito do filho será recompensado pelos obstáculos 
de que haja triunfado.”

892.	 Quando os filhos causam desgostos aos pais, não têm estes desculpa 
para o fato de lhes não dispensarem a ternura de que os fariam obje-
to, em caso contrário?

“Não, porque isso representa um encargo que lhes é confiado e a 
missão deles consiste em se esforçarem por encaminhar os filhos 
para o bem (582 a 583). Ademais, esses desgostos são, amiúde, a 
consequência do mau feitio que os pais deixaram que seus filhos 
tomassem desde o berço. Colhem o que semearam.”



CAPÍTULO XII

M

Da perfeição moral

• As virtudes e os vícios • Paixões • O egoísmo • Caracteres 
do homem de bem • Conhecimento de si mesmo

As virtudes e os vícios

893.	 Qual a mais meritória de todas as virtudes?

“Toda virtude tem seu mérito próprio, porque todas indicam 
progresso na senda do bem. Há virtude sempre que há resistência 
voluntária ao arrastamento dos maus pendores. A sublimidade da 
virtude, porém, está no sacrifício do interesse pessoal, pelo bem 
do próximo, sem pensamento oculto. A mais meritória é a que 
assenta na mais desinteressada caridade.”

894.	 Há pessoas que fazem o bem espontaneamente, sem que precisem 
vencer quaisquer sentimentos que lhes sejam opostos. Terão tanto mé-
rito, quanto as que se veem na contingência de lutar contra a natu-
reza que lhes é própria e a vencem?

“Só não têm que lutar aqueles em quem já há progresso realizado. 
Esses lutaram outrora e triunfaram. Por isso é que os bons sen-
timentos nenhum esforço lhes custam e suas ações lhes parecem 
simplíssimas. O bem se lhes tornou um hábito. Devidas lhes são 
as honras que se costuma tributar a velhos guerreiros que con-
quistaram seus altos postos.



Parte Terceira – Capítulo XII

398

Como ainda estais longe da perfeição, tais exemplos vos espantam 
pelo contraste com o que tendes à vista e tanto mais os admirais, 
quanto mais raros são. Ficai sabendo, porém, que, nos mundos 
mais adiantados do que o vosso, constitui a regra o que entre vós 
representa a exceção. Em todos os pontos desses mundos, o sen-
timento do bem é espontâneo, porque somente bons Espíritos os 
habitam. Lá, uma só intenção maligna seria monstruosa exceção. 
Eis por que neles os homens são ditosos. O mesmo se dará na 
Terra, quando a Humanidade se houver transformado, quando 
compreender e praticar a caridade na sua verdadeira acepção.”

895.	 Postos de lado os defeitos e os vícios acerca dos quais ninguém se pode 
equivocar, qual o sinal mais característico da imperfeição?

“O interesse pessoal. Frequentemente, as qualidades morais são 
como, num objeto de cobre, a douradura, que não resiste à pedra 
de toque. Pode um homem possuir qualidades reais, que levem 
o mundo a considerá-lo homem de bem. Mas, essas qualidades, 
conquanto assinalem um progresso, nem sempre suportam certas 
provas e às vezes basta que se fira a corda do interesse pessoal para 
que o fundo fique a descoberto. O verdadeiro desinteresse é coisa 
ainda tão rara na Terra que, quando se patenteia, todos o admi-
ram como se fora um fenômeno.

O apego às coisas materiais constitui sinal notório de inferioridade, 
porque, quanto mais se aferra aos bens deste mundo, tanto menos 
compreende o homem o seu destino. Pelo desinteresse, ao contrá-
rio, demonstra que encara de um ponto mais elevado o futuro.”

896.	 Há pessoas desinteressadas, mas sem discernimento, que prodigali-
zam seus haveres sem utilidade real, por lhes não saberem dar empre-
go criterioso. Têm algum merecimento essas pessoas?

“Têm o do desinteresse, porém, não o do bem que poderiam 
fazer. O desinteresse é uma virtude, mas a prodigalidade irrefleti-
da constitui sempre, pelo menos, falta de juízo. A riqueza, assim 
como não é dada a uns para ser aferrolhada num cofre forte, tam-
bém não o é a outros para ser dispersada ao vento. Representa um 
depósito de que uns e outros terão de prestar contas, porque terão 



Da perfeição moral

399

de responder por todo o bem que podiam fazer e não fizeram, por 
todas as lágrimas que podiam ter estancado com o dinheiro que 
deram aos que dele não precisavam.”

897.	 Merecerá reprovação aquele que faz o bem, sem visar a qualquer 
recompensa na Terra, mas esperando que lhe seja levado em conta na 
outra vida e que lá venha a ser melhor a sua situação? E essa preocu-
pação lhe prejudicará o progresso?

“O bem deve ser feito caritativamente, isto é, com desinteresse.”

a) Contudo, todos alimentam o desejo muito natural de progredir, 
para forrar-se à penosa condição desta vida. Os próprios Espíritos 
nos ensinam a praticar o bem com esse objetivo. Será, então, um mal 
pensarmos que, praticando o bem, podemos esperar coisa melhor do 
que temos na Terra?

“Não, certamente; mas aquele que faz o bem, sem ideia preconce-
bida, pelo só prazer de ser agradável a Deus e ao seu próximo que 
sofre, já se acha num certo grau de progresso, que lhe permitirá 
alcançar a felicidade muito mais depressa do que seu irmão que, 
mais positivo, faz o bem por cálculo e não impelido pelo ardor 
natural do seu coração.” (894)

b) Não haverá aqui uma distinção a estabelecer-se entre o bem que 
podemos fazer ao nosso próximo e o cuidado que pomos em corrigir-
-nos dos nossos defeitos? Concebemos que seja pouco meritório fazer
mos o bem com a ideia de que nos seja levado em conta na outra 
vida; mas será igualmente indício de inferioridade emendarmo-nos, 
vencermos as nossas paixões, corrigirmos o nosso caráter, com o pro-
pósito de nos aproximarmos dos bons Espíritos e de nos elevarmos?

“Não, não. Quando dizemos — fazer o bem, queremos signifi-
car — ser caridoso. Procede como egoísta todo aquele que cal-
cula o que lhe possa cada uma de suas boas ações render na vida 
futura, tanto quanto na vida terrena. Nenhum egoísmo, porém, 
há em querer o homem melhorar-se, para se aproximar de Deus, 
pois que é o fim para o qual devem todos tender.”

898.	 Sendo a vida corpórea apenas uma estada temporária neste mundo 
e devendo o futuro constituir objeto da nossa principal preocupação, 



Parte Terceira – Capítulo XII

400

será útil nos esforcemos por adquirir conhecimentos científicos que só 
digam respeito às coisas e às necessidades materiais?

“Sem dúvida. Primeiramente, isso vos põe em condições de auxi-
liar os vossos irmãos; depois, o vosso Espírito subirá mais depres-
sa, se já houver progredido em inteligência. Nos intervalos das 
encarnações, aprendereis numa hora o que na Terra vos exigiria 
anos de aprendizado. Nenhum conhecimento é inútil; todos mais 
ou menos contribuem para o progresso, porque o Espírito, para 
ser perfeito, tem que saber tudo, e porque, cumprindo que o pro-
gresso se efetue em todos os sentidos, todas as ideias adquiridas 
ajudam o desenvolvimento do Espírito.”

899.	 Qual o mais culpado de dois homens ricos que empregam exclusi-
vamente em gozos pessoais suas riquezas, tendo um nascido na opu-
lência e desconhecido sempre a necessidade, devendo o outro ao seu 
trabalho os bens que possui?

“Aquele que conheceu os sofrimentos, porque sabe o que é sofrer. 
A dor, a que nenhum alívio procura dar, ele a conhece; porém, 
como frequentemente sucede, já dela se não lembra.”

900.	 Aquele que incessantemente acumula haveres, sem fazer o bem a 
quem quer que seja, achará desculpa, que valha, na circunstância de 
acumular com o fito de maior soma legar aos seus herdeiros?

“É um compromisso com a consciência má.”

901.	 Figuremos dois avarentos, um dos quais nega a si mesmo o necessário 
e morre de miséria sobre o seu tesouro, ao passo que o segundo só o é 
para os outros, mostrando-se pródigo para consigo mesmo; enquanto 
recua ante o mais ligeiro sacrifício para prestar um serviço ou fazer 
qualquer coisa útil, nunca julga demasiado o que despenda para sa-
tisfazer aos seus gostos ou às suas paixões. Peça-se-lhe um obséquio e 
estará sempre em dificuldade para fazê-lo; imagine, porém, realizar 
uma fantasia e terá sempre o bastante para isso. Qual o mais culpado 
e qual o que se achará em pior situação no mundo dos Espíritos?

“O que goza, porque é mais egoísta do que avarento. O outro já 
recebeu parte do seu castigo.”



Da perfeição moral

401

902.	 Será reprovável que cobicemos a riqueza, quando nos anime o desejo 
de fazer o bem?

“Tal sentimento é, não há dúvida, louvável, quando puro. Mas será 
sempre bastante desinteressado esse desejo? Não ocultará nenhum 
intuito de ordem pessoal? Não será de fazer o bem a si mesmo, em 
primeiro lugar, que cogita aquele, em quem tal desejo se manifesta?”

903.	 Incorre em culpa o homem, por estudar os defeitos alheios?

“Incorrerá em grande culpa, se o fizer para os criticar e divulgar, 
porque será faltar com a caridade. Se o fizer, para tirar daí provei-
to, para evitá-los, tal estudo poderá ser-lhe de alguma utilidade. 
Importa, porém, não esquecer que a indulgência para com os de-
feitos de outrem é uma das virtudes contidas na caridade. Antes 
de censurardes as imperfeições dos outros, vede se de vós não po-
derão dizer o mesmo. Tratai, pois, de possuir as qualidades opos-
tas aos defeitos que criticais no vosso semelhante. Esse o meio de 
vos tornardes superiores a ele. Se lhe censurais o ser avaro, sede 
generosos; se o ser orgulhoso, sede humildes e modestos; se o ser 
áspero, sede brandos; se o proceder com pequenez, sede grandes 
em todas as vossas ações. Numa palavra, fazei por maneira que se 
não vos possam aplicar estas palavras de Jesus: Vê o argueiro no 
olho do seu vizinho e não vê a trave no seu próprio.”

904.	 Incorrerá em culpa aquele que sonda as chagas da sociedade e as 
expõe em público?

“Depende do sentimento que o mova. Se o escritor apenas visa 
produzir escândalo, não faz mais do que proporcionar a si mesmo 
um gozo pessoal, apresentando quadros que constituem antes mau 
do que bom exemplo. O Espírito aprecia isso, mas pode vir a ser 
punido por essa espécie de prazer que encontra em revelar o mal.”

a) Como, em tal caso, julgar da pureza das intenções e da sinceridade 
do escritor?

“Nem sempre há nisso utilidade. Se ele escrever boas coisas, apro-
veitai-as. Se proceder mal, é uma questão de consciência que lhe diz 
respeito, exclusivamente. Ademais, se o escritor tem empenho em 
provar a sua sinceridade, apoie o que disser nos exemplos que dê.”



Parte Terceira – Capítulo XII

402

905.	 Alguns autores hão publicado belíssimas obras de grande moral, que 
auxiliam o progresso da Humanidade, das quais, porém, nenhum 
proveito tiraram eles. Ser-lhes-á levado em conta, como Espíritos, o 
bem a que suas obras hajam dado lugar?

“A moral sem as ações é o mesmo que a semente sem o trabalho. 
De que vos serve a semente, se não a fazeis dar frutos que vos ali-
mentem? Grave é a culpa desses homens, porque dispunham de 
inteligência para compreender. Não praticando as máximas que 
ofereciam aos outros, renunciaram a colher-lhes os frutos.”

906.	 Será passível de censura o homem, por ter consciência do bem que faz 
e por confessá-lo a si mesmo?

“Pois que pode ter consciência do mal que pratica, do bem igual-
mente deve tê-la, a fim de saber se andou bem ou mal. Pesando 
todos os seus atos na balança da Lei de Deus e, sobretudo, na da 
lei de justiça, amor e caridade, é que poderá dizer a si mesmo se 
suas obras são boas ou más, que as poderá aprovar ou desaprovar. 
Não se lhe pode, portanto, censurar que reconheça haver triun-
fado dos maus pendores e que se sinta satisfeito, desde que de tal 
não se envaideça, porque então cairia noutra falta.” (919)

Paixões

907.	 Será substancialmente mau o princípio originário das paixões, embo-
ra esteja na natureza?

“Não; a paixão está no excesso de que se acresceu a vontade, visto 
que o princípio que lhe dá origem foi posto no homem para o 
bem, tanto que as paixões podem levá-lo à realização de grandes 
coisas. O abuso que delas se faz é que causa o mal.”

908.	 Como se poderá determinar o limite em que as paixões deixam de ser 
boas para se tornarem más?

“As paixões são como um corcel, que só tem utilidade quando go-
vernado e que se torna perigoso desde que passe a governar. Uma 
paixão se torna perigosa a partir do momento em que deixais de 
poder governá-la e que dá em resultado um prejuízo qualquer 
para vós mesmos, ou para outrem.” 



Da perfeição moral

403

As paixões são alavancas que decuplicam as forças do homem e o auxi-
liam na execução dos desígnios da Providência. Se o homem, porém, em 
vez de as dirigir, deixa que elas o dirijam, cai o homem nos excessos e a 
própria força que, manejada pelas suas mãos, poderia produzir o bem, 
contra ele se volta e o esmaga.

Todas as paixões têm seu princípio num sentimento ou numa necessi-
dade natural. O princípio das paixões não é, assim, um mal, pois que 
assenta numa das condições providenciais da nossa existência. A paixão 
propriamente dita é a exageração de uma necessidade ou de um senti-
mento. Está no excesso e não na causa e este excesso se torna um mal, 
quando tem como consequência um mal qualquer.

Toda paixão que aproxima o homem da natureza animal afasta-o da 
natureza espiritual.

Todo sentimento que eleva o homem acima da natureza animal denota 
predominância do Espírito sobre a matéria e o aproxima da perfeição.

909.	 Poderia sempre o homem, pelos seus esforços, vencer as suas más 
inclinações?

“Sim, e, frequentemente, fazendo esforços muito insignificantes. O 
que lhe falta é a vontade. Ah! quão poucos dentre vós fazem esforços!”

910.	 Pode o homem achar nos Espíritos eficaz assistência para triunfar de 
suas paixões?

“Se o pedir a Deus e ao seu bom gênio, com sinceridade, os bons 
Espíritos lhe virão certamente em auxílio, porquanto é essa a mis-
são deles.” (459)

911.	 Não haverá paixões tão vivas e irresistíveis, que a vontade seja impo-
tente para dominá-las?

“Há muitas pessoas que dizem: Quero, mas a vontade só lhes está 
nos lábios. Querem, porém muito satisfeitas ficam que não seja 
como ‘querem’. Quando o homem crê que não pode vencer as 
suas paixões, é que seu Espírito se compraz nelas, em consequên
cia da sua inferioridade. Compreende a sua natureza espiritual 
aquele que as procura reprimir. Vencê-las é, para ele, uma vitória 
do Espírito sobre a matéria.”



Parte Terceira – Capítulo XII

404

912.	 Qual o meio mais eficiente de combater-se o predomínio da natureza 
corpórea?

“Praticar a abnegação.”

O egoísmo

913.	 Dentre os vícios, qual o que se pode considerar radical?

“Temo-lo dito muitas vezes: o egoísmo. Daí deriva todo mal. Es-
tudai todos os vícios e vereis que no fundo de todos há egoísmo. 
Por mais que lhes deis combate, não chegareis a extirpá-los, en-
quanto não atacardes o mal pela raiz, enquanto não lhe houver-
des destruído a causa. Tendam, pois, todos os esforços para esse 
efeito, porquanto aí é que está a verdadeira chaga da sociedade. 
Quem quiser, desde esta vida, ir aproximando-se da perfeição 
moral, deve expurgar o seu coração de todo sentimento de egoís
mo, visto ser o egoísmo incompatível com a justiça, o amor e a 
caridade. Ele neutraliza todas as outras qualidades.”

914.	 Fundando-se o egoísmo no sentimento do interesse pessoal, bem difícil 
parece extirpá-lo inteiramente do coração humano. Chegar-se-á a 
consegui-lo?

“À medida que os homens se instruem acerca das coisas espiri
tuais, menos valor dão às coisas materiais. Depois, necessário 
é que se reformem as instituições humanas que o entretêm e 
excitam. Isso depende da educação.”

915.	 Por ser inerente à espécie humana, o egoísmo não constituirá sempre 
um obstáculo ao reinado do bem absoluto na Terra?

“É exato que no egoísmo tendes o vosso maior mal, porém ele se 
prende à inferioridade dos Espíritos encarnados na Terra e não à 
Humanidade mesma. Ora, depurando-se por encarnações suces-
sivas, os Espíritos se despojam do egoísmo, como de suas outras 
impurezas. Não existirá na Terra nenhum homem isento de egoís
mo e praticante da caridade? Há muito mais homens assim do 
que supondes. Apenas, não os conheceis, porque a virtude foge 
à viva claridade do dia. Desde que haja um, por que não haverá 
dez? havendo dez, por que não haverá mil e assim por diante?”



Da perfeição moral

405

916.	 Longe de diminuir, o egoísmo cresce com a civilização, que, até, pa-
rece, o excita e mantém. Como poderá a causa destruir o efeito?

“Quanto maior é o mal, mais hediondo se torna. Era preciso que 
o egoísmo produzisse muito mal, para que compreensível se fizes-
se a necessidade de extirpá-lo. Os homens, quando se houverem 
despojado do egoísmo que os domina, viverão como irmãos, sem 
se fazerem mal algum, auxiliando-se reciprocamente, impelidos 
pelo sentimento mútuo da solidariedade. Então, o forte será o 
amparo e não o opressor do fraco e não mais serão vistos homens 
a quem falte o indispensável, porque todos praticarão a lei de 
justiça. Esse o reinado do bem, que os Espíritos estão incumbidos 
de preparar.” (784)

917.	 Qual o meio de destruir-se o egoísmo?

“De todas as imperfeições humanas, o egoísmo é a mais difícil de 
desenraizar-se porque deriva da influência da matéria, influência 
de que o homem, ainda muito próximo de sua origem, não pôde 
libertar-se e para cujo entretenimento tudo concorre: suas leis, 
sua organização social, sua educação. O egoísmo se enfraquecerá 
à proporção que a vida moral for predominando sobre a vida 
material e, sobretudo, com a compreensão, que o Espiritismo vos 
faculta, do vosso estado futuro, real e não desfigurado por ficções 
alegóricas. Quando, bem compreendido, se houver identificado 
com os costumes e as crenças, o Espiritismo transformará os hábi-
tos, os usos, as relações sociais. O egoísmo assenta na importância 
da personalidade. Ora, o Espiritismo, bem compreendido, repi-
to, mostra as coisas de tão alto que o sentimento da personalidade 
desaparece, de certo modo, diante da imensidade. Destruindo 
essa importância, ou, pelo menos, reduzindo-a às suas legítimas 
proporções, ele necessariamente combate o egoísmo.

O choque, que o homem experimenta, do egoísmo dos outros é o 
que muitas vezes o faz egoísta, por sentir a necessidade de colocar-
-se na defensiva. Notando que os outros pensam em si próprios 
e não nele, ei-lo levado a ocupar-se consigo, mais do que com os 
outros. Sirva de base às instituições sociais, às relações legais de 
povo a povo e de homem a homem, o princípio da caridade e da 



Parte Terceira – Capítulo XII

406

fraternidade e cada um pensará menos na sua pessoa, assim veja 
que outros nela pensaram. Todos experimentarão a influência 
moralizadora do exemplo e do contato. Em face do atual extra-
vasamento de egoísmo, grande virtude é verdadeiramente neces-
sária, para que alguém renuncie à sua personalidade em proveito 
dos outros, que, de ordinário, absolutamente lhe não agradecem. 
Principalmente para os que possuem essa virtude, é que o Reino 
dos Céus se acha aberto. A esses, sobretudo, é que está reservada 
a felicidade dos eleitos, pois em verdade vos digo que, no dia da 
justiça, será posto de lado e sofrerá pelo abandono, em que se há 
de ver, todo aquele que em si somente houver pensado.” (785)

Fénelon

Louváveis esforços indubitavelmente se empregam para fazer que a Hu-
manidade progrida. Os bons sentimentos são animados, estimulados e 
honrados mais do que em qualquer outra época. Entretanto, o egoís-
mo, verme roedor, continua a ser a chaga social. É um mal real, que 
se alastra por todo o mundo e do qual cada homem é mais ou menos 
vítima. Cumpre, pois, combatê-lo, como se combate uma enfermidade 
epidêmica. Para isso, deve-se proceder como procedem os médicos: ir 
à origem do mal. Procurem-se em todas as partes do organismo social, 
da família aos povos, da choupana ao palácio, todas as causas, todas as 
influências que, ostensiva ou ocultamente, excitam, alimentam e desen-
volvem o sentimento do egoísmo. Conhecidas as causas, o remédio se 
apresentará por si mesmo. Só restará então destruí-las, senão totalmente, 
de uma só vez, ao menos parcialmente, e o veneno pouco a pouco será 
eliminado. Poderá ser longa a cura, porque numerosas são as causas, 
mas não é impossível. Contudo, ela só se obterá se o mal for atacado 
em sua raiz, isto é, pela educação, não por essa educação que tende a 
fazer homens instruídos, mas pela que tende a fazer homens de bem. A 
educação, convenientemente entendida, constitui a chave do progresso 
moral. Quando se conhecer a arte de manejar os caracteres, como se 
conhece a de manejar as inteligências, conseguir-se-á corrigi-los, do mes-
mo modo que se aprumam plantas novas. Essa arte, porém, exige muito 
tato, muita experiência e profunda observação. É grave erro pensar-se 
que, para exercê-la com proveito, baste o conhecimento da Ciência. 
Quem acompanhar assim o filho do rico, como o do pobre, desde o 



Da perfeição moral

407

instante do nascimento, e observar todas as influências perniciosas que 
sobre eles atuam, em consequência da fraqueza, da incúria e da ignorân-
cia dos que os dirigem, observando igualmente com quanta frequência 
falham os meios empregados para moralizá-los, não poderá espantar-se 
de encontrar pelo mundo tantas esquisitices. Faça-se com o moral o que 
se faz com a inteligência e ver-se-á que, se há naturezas refratárias, muito 
maior do que se julga é o número das que apenas reclamam boa cultura, 
para produzir bons frutos. (872)

O homem deseja ser feliz e natural é o sentimento que dá origem a esse 
desejo. Por isso é que trabalha incessantemente para melhorar a sua 
posição na Terra, que pesquisa as causas de seus males para remediá-los. 
Quando compreender bem que no egoísmo reside uma dessas causas, 
a que gera o orgulho, a ambição, a cupidez, a inveja, o ódio, o ciúme, 
que a cada momento o magoam, a que perturba todas as relações so-
ciais, provoca as dissensões, aniquila a confiança, a que o obriga a se 
manter constantemente na defensiva contra o seu vizinho, enfim, a que 
do amigo faz inimigo, ele compreenderá também que esse vício é in-
compatível com a sua felicidade e, podemos mesmo acrescentar, com a 
sua própria segurança. E quanto mais haja sofrido por efeito desse vício, 
mais sentirá a necessidade de combatê-lo, como se combatem a peste, 
os animais nocivos e todos os outros flagelos. O seu próprio interesse a 
isso o induzirá. (784)

O egoísmo é a fonte de todos os vícios, como a caridade o é de todas as 
virtudes. Destruir um e desenvolver a outra, tal deve ser o alvo de todos 
os esforços do homem, se quiser assegurar a sua felicidade neste mundo, 
tanto quanto no futuro.

Caracteres do homem de bem

918.	 Por que indícios se pode reconhecer em um homem o progresso real 
que lhe elevará o Espírito na hierarquia espírita? 23

“O Espírito prova a sua elevação, quando todos os atos de sua 
vida corporal representam a prática da Lei de Deus e quando 
antecipadamente compreende a vida espiritual.”

Verdadeiramente, homem de bem é o que pratica a lei de justiça, amor e 
caridade, na sua maior pureza. Se interrogar a própria consciência sobre 

23	  N.E.: Ver Nota explicativa, p. 477.



Parte Terceira – Capítulo XII

408

os atos que praticou, perguntará se não transgrediu essa lei, se não fez 
o mal, se fez todo bem que podia, se ninguém tem motivos para dele se 
queixar, enfim, se fez aos outros o que desejara que lhe fizessem.

Possuído do sentimento de caridade e de amor ao próximo, faz o bem 
pelo bem, sem contar com qualquer retribuição, e sacrifica seus interes-
ses à justiça.

É bondoso, humanitário e benevolente para com todos, porque vê ir-
mãos em todos os homens, sem distinção de raças, nem de crenças.

Se Deus lhe outorgou o poder e a riqueza, considera essas coisas como 
UM DEPÓSITO, de que lhe cumpre usar para o bem. Delas não se 
envaidece, por saber que Deus, que lhas deu, também lhas pode retirar.

Se sob a sua dependência a ordem social colocou outros homens, trata-
-os com bondade e complacência, porque são seus iguais perante Deus. 
Usa da sua autoridade para lhes levantar o moral e não para os esmagar 
com o seu orgulho.

É indulgente para com as fraquezas alheias, porque sabe que também 
precisa da indulgência dos outros e se lembra destas palavras do Cristo: 
Atire a primeira pedra aquele que estiver sem pecado.

Não é vingativo. A exemplo de Jesus, perdoa as ofensas, para só se lem-
brar dos benefícios, pois não ignora que, como houver perdoado, assim 
perdoado lhe será.

Respeita, enfim, em seus semelhantes, todos os direitos que as Leis da 
Natureza lhes concedem, como quer que os mesmos direitos lhe sejam 
respeitados.

Conhecimento de si mesmo

919.	 Qual o meio prático mais eficaz que tem o homem de se melhorar 
nesta vida e de resistir à atração do mal?

“Um sábio da antiguidade vo-lo disse: Conhece-te a ti mesmo.”24

a) Concebemos toda a sabedoria desta máxima, porém a dificuldade 
está precisamente em cada um conhecer-se a si mesmo. Qual o meio 
de consegui-lo?

24	 N.E.: Frase atribuída ao filósofo grego Sócrates (470–399 a.C.).



Da perfeição moral

409

“Fazei o que eu fazia, quando vivi na Terra: ao fim do dia, inter-
rogava a minha consciência, passava revista ao que fizera e per-
guntava a mim mesmo se não faltara a algum dever, se ninguém 
tivera motivo para de mim se queixar. Foi assim que cheguei a 
me conhecer e a ver o que em mim precisava de reforma. Aquele 
que, todas as noites, evocasse todas as ações que praticara durante 
o dia e inquirisse de si mesmo o bem ou o mal que houvera feito, 
rogando a Deus e ao seu anjo de guarda que o esclarecessem, gran-
de força adquiriria para se aperfeiçoar, porque, crede-me, Deus 
o assistiria. Dirigi, pois, a vós mesmos perguntas, interrogai-vos 
sobre o que tendes feito e com que objetivo procedestes em tal ou 
tal circunstância, sobre se fizestes alguma coisa que, feita por ou-
trem, censuraríeis, sobre se obrastes alguma ação que não ousaríeis 
confessar. Perguntai ainda mais: ‘Se aprouvesse a Deus chamar-me 
neste momento, teria que temer o olhar de alguém, ao entrar de 
novo no mundo dos Espíritos, onde nada pode ser ocultado?’.

Examinai o que pudestes ter obrado contra Deus, depois contra 
o vosso próximo e, finalmente, contra vós mesmos. As respostas 
vos darão, ou o descanso para a vossa consciência, ou a indicação 
de um mal que precise ser curado.

O conhecimento de si mesmo é, portanto, a chave do progresso in-
dividual. Direis, como há de alguém julgar-se a si mesmo? Não está 
aí a ilusão do amor-próprio para atenuar as faltas e torná-las descul-
páveis? O avarento se considera apenas econômico e previdente; o 
orgulhoso julga que em si só há dignidade. Isto é muito real, mas 
tendes um meio de verificação que não pode iludir-vos. Quando 
estiverdes indecisos sobre o valor de uma de vossas ações, inquiri 
como a qualificaríeis, se praticada por outra pessoa. Se a censurais 
noutrem, não na podereis ter por legítima quando fordes o seu au-
tor, pois que Deus não usa de duas medidas na aplicação de sua 
justiça. Procurai também saber o que dela pensam os vossos seme-
lhantes e não desprezeis a opinião dos vossos inimigos, porquanto 
esses nenhum interesse têm em mascarar a verdade e Deus muitas 
vezes os coloca ao vosso lado como um espelho, a fim de que sejais 
advertidos com mais franqueza do que o faria um amigo. Perscrute, 



Parte Terceira – Capítulo XII

410

conseguintemente, a sua consciência aquele que se sinta possuído 
do desejo sério de melhorar-se, a fim de extirpar de si os maus pen-
dores, como do seu jardim arranca as ervas daninhas; dê balanço no 
seu dia moral para, a exemplo do comerciante, avaliar suas perdas e 
seus lucros e eu vos asseguro que a conta destes será mais avultada 
que a daquelas. Se puder dizer que foi bom o seu dia, poderá dormir 
em paz e aguardar sem receio o despertar na outra vida.

Formulai, pois, de vós para convosco, questões nítidas e precisas 
e não temais multiplicá-las. Justo é que se gastem alguns minutos 
para conquistar uma felicidade eterna. Não trabalhais todos os 
dias com o fito de juntar haveres que vos garantam repouso na 
velhice? Não constitui esse repouso o objeto de todos os vossos 
desejos, o fim que vos faz suportar fadigas e privações temporá-
rias? Pois bem! que é esse descanso de alguns dias, turbado sempre 
pelas enfermidades do corpo, em comparação com o que espera o 
homem de bem? Não valerá este outro a pena de alguns esforços? 
Sei haver muitos que dizem ser positivo o presente e incerto o 
futuro. Ora, esta exatamente a ideia que estamos encarregados de 
eliminar do vosso íntimo, visto desejarmos fazer que compreen-
dais esse futuro, de modo a não restar nenhuma dúvida em vossa 
alma. Por isso foi que primeiro chamamos a vossa atenção por 
meio de fenômenos capazes de ferir-vos os sentidos e que agora 
vos damos instruções, que cada um de vós se acha encarregado de 
espalhar. Com este objetivo é que ditamos O livro dos espíritos.”

Santo Agostinho

Muitas faltas que cometemos nos passam despercebidas. Se, efetiva-
mente, seguindo o conselho de Santo Agostinho, interrogássemos mais 
amiúde a nossa consciência, veríamos quantas vezes falimos sem que o 
suspeitemos, unicamente por não perscrutarmos a natureza e o móvel 
dos nossos atos. A forma interrogativa tem alguma coisa de mais preciso 
do que uma máxima, que muitas vezes deixamos de aplicar a nós mes-
mos. Aquela exige respostas categóricas, por um sim ou um não, que não 
abrem lugar para qualquer alternativa e que não outros tantos argumen-
tos pessoais. E, pela soma que derem as respostas, poderemos computar 
a soma de bem ou de mal que existe em nós.



M

Das esperanças e consolações

Capítulo I	 Das penas e gozos terrestres 
Capítulo II	 Das penas e gozos futuros

Parte Quarta





CAPÍTULO I

M

Das penas e gozos terrestres

• Felicidade e infelicidade relativas • Perda dos entes queridos 
• Decepções. Ingratidão. Afeições destruídas • Uniões 

antipáticas • Temor da morte • Desgosto da vida. Suicídio

Felicidade e infelicidade relativas

920.	 Pode o homem gozar de completa felicidade na Terra?

“Não, por isso que a vida lhe foi dada como prova ou expiação. 
Dele, porém, depende a suavização de seus males e o ser tão feliz 
quanto possível na Terra.”

921.	 Concebe-se que o homem será feliz na Terra quando a Humanidade 
estiver transformada. Enquanto isso se não verifica, pode-se conseguir 
uma felicidade relativa?

“O homem é quase sempre o obreiro da sua própria infelicidade. 
Praticando a Lei de Deus, a muitos males se forrará e proporcio-
nará a si mesmo felicidade tão grande quanto o comporte a sua 
existência grosseira.”

Aquele que se acha bem compenetrado de seu destino futuro não vê 
na vida corporal mais do que uma estação temporária, uma como pa-
rada momentânea em péssima hospedaria. Facilmente se consola de 
alguns aborrecimentos passageiros de uma viagem que o levará a tanto 
melhor posição, quanto melhor tenha cuidado dos preparativos para 
empreendê-la.



Parte Quarta – Capítulo I

414

Já nesta vida somos punidos pelas infrações que cometemos das leis 
que regem a existência corpórea, sofrendo os males consequentes des-
sas mesmas infrações e dos nossos próprios excessos. Se, gradativamen-
te, remontarmos à origem do que chamamos as nossas desgraças terre-
nas, veremos que, na maioria dos casos, elas são a consequência de um 
primeiro afastamento nosso do caminho reto. Desviando-nos deste, 
enveredamos por outro, mau, e, de consequência em consequência, 
caímos na desgraça.

922.	 A felicidade terrestre é relativa à posição de cada um. O que basta 
para a felicidade de um, constitui a desgraça de outro. Haverá, con-
tudo, alguma soma de felicidade comum a todos os homens?

“Com relação à vida material, é a posse do necessário. Com rela-
ção à vida moral, a consciência tranquila e a fé no futuro.”

923.	 O que para um é supérfluo não representará, para outro, o necessário, 
e reciprocamente, de acordo com as posições respectivas?

“Sim, conforme as vossas ideias materiais, os vossos precon-
ceitos, a vossa ambição e as vossas ridículas extravagâncias, a 
que o futuro fará justiça, quando compreenderdes a verdade. 
Não há dúvida de que aquele que tinha cinquenta mil libras de 
renda, vendo-se reduzido a só ter dez mil, se considera muito 
desgraçado, por não mais poder fazer a mesma figura, conser-
var o que chama a sua posição, ter cavalos, lacaios, satisfazer a 
todas as paixões etc. Acredita que lhe falta o necessário, mas, 
francamente, achas que seja digno de lástima, quando ao seu 
lado muitos há, morrendo de fome e frio, sem um abrigo onde 
repousem a cabeça? O homem criterioso, a fim de ser feliz, olha 
sempre para baixo e não para cima, a não ser para elevar sua 
alma ao infinito.” (715)

924.	 Há males que independem da maneira de proceder do homem e que 
atingem mesmo os mais justos. Nenhum meio terá ele de os evitar?

“Deve resignar-se e sofrê-los sem murmurar, se quer progredir. 
Sempre, porém, lhe é dado haurir consolação na própria consciên
cia, que lhe proporciona a esperança de melhor futuro, se fizer o 
que é preciso para obtê-lo.”



Das penas e gozos terrestres

415

925.	 Por que favorece Deus, com os dons da riqueza, a certos homens que 
não parecem tê-los merecido?

“Isso significa um favor aos olhos dos que apenas veem o pre-
sente, mas, fica sabendo, a riqueza é, de ordinário, prova mais 
perigosa do que a miséria.” (814 e seguintes.)

926.	 Criando novas necessidades, a civilização não constitui uma fonte de 
novas aflições?

“Os males deste mundo estão na razão das necessidades factícias 
que vós criais. A muitos desenganos se poupa nesta vida aquele 
que sabe restringir seus desejos e olha sem inveja para o que esteja 
acima de si. O que menos necessidades tem, esse o mais rico.

“Invejais os gozos dos que vos parecem os felizes do mundo. Sa-
beis, porventura, o que lhes está reservado? Se os seus gozos são 
todos pessoais, pertencem eles ao número dos egoístas: o reverso 
então virá. Deveis, de preferência, lastimá-los. Deus algumas vezes 
permite que o mau prospere, mas a sua felicidade não é de causar 
inveja, porque com lágrimas amargas a pagará. Quando um justo 
é infeliz, isso representa uma prova que lhe será levada em conta, 
se a suportar com coragem. Lembrai-vos destas palavras de Jesus: 
‘Bem-aventurados os que sofrem, pois que serão consolados’.”

927.	 Não há dúvida que, à felicidade, o supérfluo não é forçosamente 
indispensável, porém o mesmo não se dá com o necessário. Ora, não 
será real a infelicidade daqueles a quem falta o necessário?

“Verdadeiramente infeliz o homem só o é quando sofre da falta 
do necessário à vida e à saúde do corpo. Todavia, pode acontecer 
que essa privação seja de sua culpa. Então, só tem que se queixar 
de si mesmo. Se for ocasionada por outrem, a responsabilidade 
recairá sobre aquele que lhe houver dado causa.”

928.	 Evidentemente, por meio da especialidade das aptidões naturais, 
Deus indica a nossa vocação neste mundo. Muitos dos nossos males 
não advirão de não seguirmos essa vocação?

“Assim é, de fato, e muitas vezes são os pais que, por orgulho ou 
avareza, desviam seus filhos da senda que a natureza lhes traçou, 



Parte Quarta – Capítulo I

416

comprometendo-lhes a felicidade, por efeito desse desvio. Res-
ponderão por ele.”

a) Acharíeis então justo que o filho de um homem altamente colocado 
na sociedade fabricasse tamancos, por exemplo, desde que para isso 
tivesse aptidão?

“Cumpre não cair no absurdo, nem exagerar coisa alguma: a civi-
lização tem suas exigências. Por que haveria de fabricar tamancos 
o filho de um homem altamente colocado, como dizes, se pode 
fazer outra coisa? Poderá sempre tornar-se útil à medida de suas 
faculdades, desde que não as aplique às avessas. Assim, por exem-
plo, em vez de mau advogado, talvez desse bom mecânico etc.”

No afastarem-se os homens da sua esfera intelectual reside indubitavel-
mente uma das mais frequentes causas de decepção. A inaptidão para a 
carreira abraçada constitui fonte inesgotável de reveses. Depois, o amor-
-próprio, sobrevindo a tudo isso, impede que o que fracassou recorra 
a uma profissão mais humilde e lhe mostra o suicídio como remédio 
para escapar ao que se lhe afigura humilhação. Se uma educação moral 
o houvesse colocado acima dos tolos preconceitos do orgulho, jamais se teria 
deixado apanhar desprevenido.

929.	 Pessoas há, que, baldas de todos os recursos, embora no seu derredor 
reine a abundância, só têm diante de si a perspectiva da morte. Que 
partido devem tomar? Devem deixar-se morrer de fome?

“Nunca ninguém deve ter a ideia de deixar-se morrer de fome. 
O homem acharia sempre meio de se alimentar, se o orgulho não 
se colocasse entre a necessidade e o trabalho. Costuma-se dizer: 
‘Não há ofício desprezível; o seu estado não é o que desonra o 
homem’. Isso, porém, cada um diz para os outros e não para si.”

930.	 É evidente que, se não fossem os preconceitos sociais, pelos quais se 
deixa o homem dominar, ele sempre acharia um trabalho qualquer, 
que lhe proporcionasse meio de viver, embora pudesse deslocá-lo da 
sua posição. Entre os que não têm preconceitos ou os põem de lado, 
porém, não há pessoas que se veem na impossibilidade de prover às 
suas necessidades, em consequência de moléstias ou outras causas in-
dependentes da vontade delas?



Das penas e gozos terrestres

417

“Numa sociedade organizada segundo a lei do Cristo ninguém 
deve morrer de fome.”

Com uma organização social criteriosa e previdente, ao homem só por 
culpa sua pode faltar o necessário, porém suas próprias faltas são fre-
quentemente resultado do meio onde se acha colocado. Quando praticar 
a Lei de Deus, terá uma ordem social fundada na justiça e na solidarie-
dade e ele próprio também será melhor. (793)

931.	 Por que são mais numerosas, na sociedade, as classes sofredoras do que 
as felizes?

“Nenhuma é perfeitamente feliz e o que julgais ser a felicidade 
muitas vezes oculta pungentes aflições. O sofrimento está por 
toda parte. Entretanto, para responder ao teu pensamento, direi 
que as classes a que chamas sofredoras são mais numerosas, por 
ser a Terra lugar de expiação. Quando a houver transformado 
em morada do bem e de Espíritos bons, o homem deixará de ser 
infeliz aí e ela lhe será o paraíso terrestre.”

932.	 Por que, no mundo, tão amiúde, a influência dos maus sobrepuja a 
dos bons?

“Por fraqueza destes. Os maus são intrigantes e audaciosos, os 
bons são tímidos. Quando estes o quiserem, preponderarão.”

933.	 Assim como, quase sempre, é o homem o causador de seus sofrimentos 
materiais, também o será de seus sofrimentos morais?

“Mais ainda, porque os sofrimentos materiais algumas vezes inde-
pendem da vontade; mas o orgulho ferido, a ambição frustrada, 
a ansiedade da avareza, a inveja, o ciúme, todas as paixões, numa 
palavra, são torturas da alma.

A inveja e o ciúme! Felizes os que desconhecem estes dois vermes 
roedores! Para aquele que a inveja e o ciúme atacam, não há cal-
ma, nem repouso possíveis. À sua frente, como fantasmas que lhe 
não dão tréguas e o perseguem até durante o sono, se levantam os 
objetos de sua cobiça, do seu ódio, do seu despeito. O invejoso 
e o ciumento vivem ardendo em contínua febre. Será essa uma 
situação desejável e não compreendeis que, com as suas paixões, o 



Parte Quarta – Capítulo I

418

homem cria para si mesmo suplícios voluntários, tornando-se-lhe 
a Terra verdadeiro inferno?”

Muitas expressões pintam energicamente o efeito de certas paixões. 
Diz-se: ímpar de orgulho, morrer de inveja, secar de ciúme ou de des-
peito, não comer nem beber de ciúmes etc. Este quadro é sumamente 
real. Acontece até não ter o ciúme objeto determinado. Há pessoas ciu-
mentas, por natureza, de tudo o que se eleva, de tudo o que sai da cra-
veira vulgar, embora nenhum interesse direto tenham, mas unicamente 
porque não podem conseguir outro tanto. Ofusca-as tudo o que lhes 
parece estar acima do horizonte e, se constituíssem maioria na socieda-
de, trabalhariam para reduzir tudo ao nível em que se acham. É o ciúme 
aliado à mediocridade.

De ordinário, o homem só é infeliz pela importância que liga às coisas 
deste mundo. Fazem-lhe a infelicidade a vaidade, a ambição e a cobiça 
desiludidas. Se se colocar fora do círculo acanhado da vida material, se 
elevar seus pensamentos para o infinito, que é seu destino, mesquinhas e 
pueris lhe parecerão as vicissitudes da Humanidade, como o são as tris-
tezas da criança que se aflige pela perda de um brinquedo, que resumia 
a sua felicidade suprema.

Aquele que só vê felicidade na satisfação do orgulho e dos apetites 
grosseiros é infeliz, desde que não os pode satisfazer, ao passo que 
aquele que nada pede ao supérfluo é feliz com os que outros conside-
ram calamidades.

Referimo-nos ao homem civilizado, porquanto, o selvagem, sendo mais 
limitadas as suas necessidades, não tem os mesmos motivos de cobiça e 
de angústias. Diversa é a sua maneira de ver as coisas. Como civilizado, 
o homem raciocina sobre a sua infelicidade e a analisa. Por isso é que 
esta mais o fere, mas também lhe é facultado raciocinar sobre os meios 
de obter consolação e de analisá-los. Essa consolação ele a encontra no 
sentimento cristão, que lhe dá a esperança de melhor futuro, e no Espiritis-
mo, que lhe dá a certeza desse futuro.

Perda dos entes queridos

934.	 A perda dos entes que nos são caros não constitui para nós legítima 
causa de dor, tanto mais legítima quanto é irreparável e independen-
te da nossa vontade?



Das penas e gozos terrestres

419

“Essa causa de dor atinge assim o rico, como o pobre: representa 
uma prova, ou expiação, e comum é a lei. Tendes, porém, uma 
consolação em poderdes comunicar-vos com os vossos amigos 
pelos meios que vos estão ao alcance, enquanto não dispondes de 
outros mais diretos e mais acessíveis aos vossos sentidos.”

935.	 Que se deve pensar da opinião dos que consideram profanação as 
comunicações com o além-túmulo?

“Não pode haver nisso profanação, quando haja recolhimento e 
quando a evocação seja praticada respeitosa e convenientemente. 
A prova de que assim é tendes no fato de que os Espíritos que 
vos consagram afeição acodem com prazer ao vosso chamado. 
Sentem-se felizes por vos lembrardes deles e por se comunicarem 
convosco. Haveria profanação, se isso fosse feito levianamente.”

A possibilidade de nos pormos em comunicação com os Espíritos é uma 
dulcíssima consolação, pois que nos proporciona meio de conversarmos 
com os nossos parentes e amigos, que deixaram antes de nós a Terra. Pela 
evocação, aproximamo-los de nós, eles vêm colocar-se ao nosso lado, nos 
ouvem e respondem. Cessa assim, por bem dizer, toda separação entre 
eles e nós. Auxiliam-nos com seus conselhos, testemunham-nos o afeto 
que nos guardam e a alegria que experimentam por nos lembrarmos de-
les. Para nós, grande satisfação é sabê-los ditosos, informar-nos, por seu 
intermédio, dos pormenores da nova existência a que passaram e adquirir 
a certeza de que um dia nos iremos a eles juntar.

936.	 Como é que as dores inconsoláveis dos que sobrevivem se refle-
tem nos Espíritos que as causam?

“O Espírito é sensível à lembrança e às saudades dos que lhe eram 
caros na Terra, mas uma dor incessante e desarrazoada o toca pe-
nosamente, porque, nessa dor excessiva, ele vê falta de fé no futu-
ro e de confiança em Deus e, por conseguinte, um obstáculo ao 
adiantamento dos que o choram e talvez à sua reunião com estes.”

Estando o Espírito mais feliz no Espaço que na Terra, lamentar que ele 
tenha deixado a vida corpórea é deplorar que seja feliz. Figuremos dois 
amigos que se achem metidos na mesma prisão. Ambos alcançarão um 
dia a liberdade, mas um a obtém antes do outro. Seria caridoso que o 
que continuou preso se entristecesse porque o seu amigo foi libertado 



Parte Quarta – Capítulo I

420

primeiro? Não haveria, de sua parte, mais egoísmo do que afeição em 
querer que do seu cativeiro e do seu sofrer partilhasse o outro por igual 
tempo? O mesmo se dá com dois seres que se amam na Terra. O que par-
te primeiro é o que primeiro se liberta e só nos cabe felicitá-lo, aguardan-
do com paciência o momento em que a nosso turno também o seremos.

Façamos ainda, a este propósito, outra comparação. Tendes um amigo 
que, junto de vós, se encontra em penosíssima situação. Sua saúde ou 
seus interesses exigem que vá para outro país, onde estará melhor a todos 
os respeitos. Deixará temporariamente de se achar ao vosso lado, mas 
com ele vos correspondereis sempre: a separação será apenas material. 
Desgostar-vos-ia o seu afastamento, embora para bem dele? 

Pelas provas patentes, que ministra, da vida futura, da presença, em tor-
no de nós, daqueles a quem amamos, da continuidade da afeição e da so-
licitude que nos dispensavam; pelas relações que nos faculta manter com 
eles, a Doutrina Espírita nos oferece suprema consolação, por ocasião de 
uma das mais legítimas dores. Com o Espiritismo, não mais solidão, não 
mais abandono: o homem, por muito insulado que esteja, tem sempre 
perto de si amigos com quem pode comunicar-se.

Impacientemente suportamos as tribulações da vida. Tão intoleráveis 
nos parecem, que não compreendemos possamos sofrê-las. Entretanto, 
se as tivermos suportado corajosamente, se soubermos impor silêncio às 
nossas murmurações, felicitar-nos-emos, quando fora desta prisão ter-
rena, como o doente que sofre se felicita, quando curado, por se haver 
submetido a um tratamento doloroso.

Decepções. Ingratidão. Afeições destruídas

937.	 Para o homem de coração, as decepções oriundas da ingratidão e 
da fragilidade dos laços da amizade não são também uma fonte de 
amarguras?

“São, porém, deveis lastimar os ingratos e os infiéis; serão muito 
mais infelizes do que vós. A ingratidão é filha do egoísmo e o 
egoísta topará mais tarde com corações insensíveis, como o seu 
próprio o foi. Lembrai-vos de todos os que hão feito mais bem 
do que vós, que valeram muito mais do que vós e que tiveram 
por paga a ingratidão. Lembrai-vos de que o próprio Jesus foi, 
quando no mundo, injuriado e menosprezado, tratado de velhaco 



Das penas e gozos terrestres

421

e impostor, e não vos admireis de que o mesmo vos suceda. Seja 
o bem que houverdes feito a vossa recompensa na Terra e não 
atenteis no que dizem os que hão recebido os vossos benefícios. 
A ingratidão é uma prova para a vossa perseverança na prática do 
bem; ser-vos-á levada em conta e os que vos forem ingratos serão 
tanto mais punidos, quanto maior lhes tenha sido a ingratidão.”

938.	 As decepções oriundas da ingratidão não serão de molde a endurecer 
o coração e a fechá-lo à sensibilidade?

“Fora um erro, porquanto o homem de coração, como dizes, se 
sente sempre feliz pelo bem que faz. Sabe que, se esse bem for 
esquecido nesta vida, será lembrado em outra e que o ingrato se 
envergonhará e terá remorsos da sua ingratidão.”

a) Mas isso não impede que se lhe ulcere o coração. Ora, daí não po-
derá nascer-lhe a ideia de que seria mais feliz, se fosse menos sensível?

“Pode, se preferir a felicidade do egoísta. Triste felicidade essa! Sai-
ba, pois, que os amigos ingratos que o abandonam não são dignos 
de sua amizade e que se enganou a respeito deles. Assim sendo, 
não há de que lamentar o tê-los perdido. Mais tarde achará outros, 
que saberão compreendê-lo melhor. Lastimai os que usam para 
convosco de um procedimento que não tenhais merecido, pois 
bem triste se lhes apresentará o reverso da medalha. Não vos afli-
jais, porém, com isso: será o meio de vos colocardes acima deles.”

A Natureza deu ao homem a necessidade de amar e de ser amado. Um 
dos maiores gozos que lhe são concedidos na Terra é o de encontrar 
corações que com o seu simpatizem. Dá-lhe ela, assim, as primícias da 
felicidade que o aguarda no mundo dos Espíritos perfeitos, onde tudo é 
amor e benignidade. Desse gozo está excluído o egoísta.

Uniões antipáticas

939.	 Uma vez que os Espíritos simpáticos são induzidos a unir-se, como 
é que, entre os encarnados, frequentemente só de um lado há afeição 
e que o mais sincero amor se vê acolhido com indiferença e até com 
repulsão? Como é, além disso, que a mais viva afeição de dois seres 
pode mudar-se em antipatia e mesmo em ódio?



Parte Quarta – Capítulo I

422

“Não compreendes então que isso constitui uma punição, se 
bem que passageira? Depois, quantos não são os que acreditam 
amar perdidamente, porque apenas julgam pelas aparências, e 
que, obrigados a viver com as pessoas amadas, não tardam a reco-
nhecer que só experimentaram um encantamento material! Não 
basta uma pessoa estar enamorada de outra que lhe agrada e em 
quem supõe belas qualidades. Vivendo realmente com ela é que 
poderá apreciá-la. Tanto assim que, em muitas uniões, que a prin-
cípio parecem destinadas a nunca ser simpáticas, acabam os que 
as constituíram, depois de se haverem estudado bem e de bem 
se conhecerem, por votar-se, reciprocamente, duradouro e terno 
amor, porque assente na estima! Cumpre não se esqueça de que 
é o Espírito quem ama e não o corpo, de sorte que, dissipada a 
ilusão material, o Espírito vê a realidade.

Duas espécies há de afeição: a do corpo e a da alma, acontecendo 
com frequência tomar-se uma pela outra. Quando pura e sim-
pática, a afeição da alma é duradoura; efêmera a do corpo. Daí 
vem que, muitas vezes, os que julgavam amar-se com eterno amor 
passam a odiar-se, desde que a ilusão se desfaça.”

940.	 Não constitui igualmente fonte de dissabores, tanto mais amargos 
quanto envenenam toda a existência, a falta de simpatia entre seres 
destinados a viver juntos?

“Amaríssimos, com efeito. Essa, porém, é uma das infelicidades 
de que sois, as mais das vezes, a causa principal. Em primeiro 
lugar, o erro é das vossas leis. Julgas, porventura, que Deus te 
constranja a permanecer junto dos que te desagradam? Depois, 
nessas uniões, ordinariamente buscais a satisfação do orgulho e 
da ambição, mais do que a ventura de uma afeição mútua. Sofreis 
então as consequências dos vossos prejuízos.”

a) Mas, nesse caso, não há quase sempre uma vítima inocente?

“Há e para ela é uma dura expiação, mas a responsabilidade 
da sua desgraça recairá sobre os que lhe tiverem sido os causa-
dores. Se a luz da verdade já lhe houver penetrado a alma, em 
sua fé no futuro haurirá consolação. Todavia, à medida que os 



Das penas e gozos terrestres

423

preconceitos se enfraquecerem, as causas dessas desgraças ínti-
mas também desaparecerão.”

Temor da morte

941.	 Para muitas pessoas, o temor da morte é uma causa de perplexidade. 
Donde lhes vêm esse temor, tendo elas diante de si o futuro?

“Falece-lhes fundamento para semelhante temor. Mas que que-
res! se procuram persuadi-las, quando crianças, de que há um 
inferno e um paraíso e que mais certo é irem para o inferno, visto 
que também lhes disseram que o que está na Natureza constitui 
pecado mortal para a alma! Sucede então que, tornadas adultas, 
essas pessoas, se algum juízo têm, não podem admitir tal coisa e 
se fazem ateias ou materialistas. São assim levadas a crer que, além 
da vida presente, nada mais há. Quanto aos que persistiram nas 
suas crenças da infância, esses temem aquele fogo eterno que os 
queimará sem os consumir.

Ao justo, nenhum temor inspira a morte, porque, com a fé, tem 
ele a certeza do futuro. A esperança fá-lo contar com uma vida 
melhor; e a caridade, a cuja lei obedece, lhe dá a segurança de que, 
no mundo para onde terá de ir, nenhum ser encontrará cujo olhar 
lhe seja de temer.” (730)

O homem carnal, mais preso à vida corpórea do que à vida espiritual, 
tem, na Terra, penas e gozos materiais. Sua felicidade consiste na satisfa-
ção fugaz de todos os seus desejos. Sua alma, constantemente preocupa-
da e angustiada pelas vicissitudes da vida, se conserva numa ansiedade e 
numa tortura perpétuas. A morte o assusta, porque ele duvida do futuro 
e porque tem de deixar no mundo todas as suas afeições e esperanças.

O homem moral, que se colocou acima das necessidades factícias criadas 
pelas paixões, já neste mundo experimenta gozos que o homem mate-
rial desconhece. A moderação de seus desejos lhe dá ao Espírito calma 
e serenidade. Ditoso pelo bem que faz, não há para ele decepções e as 
contrariedades lhe deslizam por sobre a alma, sem nenhuma impressão 
dolorosa deixarem.

942.	 Pessoas não haverá que achem um tanto banais esses conselhos para 
ser-se feliz na Terra; que neles vejam o que chamam lugares comuns, 



Parte Quarta – Capítulo I

424

sediciosas verdades; e que digam, que, afinal, o segredo para ser-se 
feliz consiste em saber cada um suportar a sua desgraça?

“Há as que isso dizem e em grande número, mas muitas se parecem 
com certos doentes a quem o médico prescreve a dieta; desejariam 
curar-se sem remédios e continuando a apanhar indigestões.”

Desgosto da vida. Suicídio

943.	 Donde nasce o desgosto da vida, que, sem motivos plausíveis, se apo-
dera de certos indivíduos?

“Efeito da ociosidade, da falta de fé e, também, da saciedade.

Para aquele que usa de suas faculdades com fim útil e de acordo 
com as suas aptidões naturais, o trabalho nada tem de árido e a 
vida se escoa mais rapidamente. Ele lhe suporta as vicissitudes 
com tanto mais paciência e resignação, quanto obra com o fito da 
felicidade mais sólida e mais durável que o espera.”

944.	 Tem o homem o direito de dispor da sua vida?

“Não; só a Deus assiste esse direito. O suicídio voluntário impor-
ta numa transgressão desta lei.”

a) Não é sempre voluntário o suicídio?

“O louco que se mata não sabe o que faz.”

945.	 Que se deve pensar do suicídio que tem como causa o desgosto da vida?

“Insensatos! Por que não trabalhavam? A existência não lhes teria 
sido tão pesada.”

946.	 E do suicídio cujo fim é fugir, aquele que o comete, às misérias e às 
decepções deste mundo?

“Pobres Espíritos, que não têm a coragem de suportar as misérias 
da existência! Deus ajuda aos que sofrem e não aos que carecem 
de energia e de coragem. As tribulações da vida são provas ou ex-
piações. Felizes os que as suportam sem se queixar, porque serão 
recompensados! Ai, porém, daqueles que esperam a salvação do 
que, na sua impiedade, chamam acaso ou fortuna! O acaso, ou a 
fortuna, para me servir da linguagem deles, podem, com efeito, 



Das penas e gozos terrestres

425

favorecê-los por um momento, mas para lhes fazer sentir mais 
tarde, cruelmente, a vacuidade dessas palavras.”

a) Os que hajam conduzido o desgraçado a esse ato de desespero sofre-
rão as consequências de tal proceder?

“Oh! esses, ai deles! Responderão como por um assassínio.”

947.	 Pode ser considerado suicida aquele que, a braços com a maior penú-
ria, se deixa morrer de fome?

“É um suicídio, mas os que lhe foram causa, ou que teriam 
podido impedi-lo, são mais culpados do que ele, a quem a in-
dulgência espera. Todavia, não penseis que seja totalmente ab-
solvido, se lhe faltaram firmeza e perseverança e se não usou de 
toda a sua inteligência para sair do atoleiro. Ai dele, sobretudo, 
se o seu desespero nasce do orgulho. Quero dizer: se for desses 
homens em quem o orgulho anula os recursos da inteligência, 
que corariam de dever a existência ao trabalho de suas mãos e 
que preferem morrer de fome a renunciar ao que chamam sua 
posição social! Não haverá mil vezes mais grandeza e dignida-
de em lutar contra a adversidade, em afrontar a crítica de um 
mundo fútil e egoísta, que só tem boa vontade para com aqueles 
a quem nada falta e que vos volta as costas assim precisais dele? 
Sacrificar a vida à consideração desse mundo é estultícia, por-
quanto ele a isso nenhum apreço dá.”

948.	 É tão reprovável, como o que tem por causa o desespero, o suicídio 
daquele que procura escapar à vergonha de uma ação má?

“O suicídio não apaga a falta. Ao contrário, em vez de uma, ha-
verá duas. Quando se teve a coragem de praticar o mal, é preciso 
ter-se a de lhe sofrer as consequências. Deus, que julga, pode, 
conforme a causa, abrandar os rigores de sua justiça.”

949.	 Será desculpável o suicídio, quando tenha por fim obstar a que a 
vergonha caia sobre os filhos, ou sobre a família?

“O que assim procede não faz bem, mas como pensa que o 
faz, Deus lhe leva isso em conta, pois que é uma expiação 
que ele se impõe a si mesmo. A intenção lhe atenua a falta; 



Parte Quarta – Capítulo I

426

entretanto, nem por isso deixa de haver falta. Ademais, elimi-
nai da vossa sociedade os abusos e os preconceitos e deixará 
de haver desses suicídios.”

Aquele que tira a si mesmo a vida, para fugir à vergonha de uma ação 
má, prova que dá mais apreço à estima dos homens do que à de Deus, 
visto que volta para a vida espiritual carregado de suas iniquidades, 
tendo-se privado dos meios de repará-las durante a vida corpórea. 
Deus, geralmente, é menos inexorável do que os homens. Perdoa 
aos que sinceramente se arrependem e atende à reparação. O suicida 
nada repara.

950.	 Que pensar daquele que se mata, na esperança de chegar mais depres-
sa a uma vida melhor?

“Outra loucura! Que faça o bem e mais certo estará de lá chegar, 
pois, matando-se, retarda a sua entrada num mundo melhor e 
terá que pedir lhe seja permitido voltar, para concluir a vida a que 
pôs termo sob o influxo de uma ideia falsa. Uma falta, seja qual 
for, jamais abre a ninguém o santuário dos eleitos.”

951.	 Não é, às vezes, meritório o sacrifício da vida, quando aquele que o 
faz visa salvar a de outrem, ou ser útil aos seus semelhantes?

“Isso é sublime, conforme a intenção, e, em tal caso, o sacrifício 
da vida não constitui suicídio. Deus, porém, se opõe a todo sa-
crifício inútil e não o pode ver de bom grado, se tem o orgulho 
a manchá-lo. Só o desinteresse torna meritório o sacrifício e, não 
raro, quem o faz guarda oculto um pensamento, que lhe diminui 
o valor aos olhos de Deus.” 

Todo sacrifício que o homem faça à custa da sua própria felicidade é 
um ato soberanamente meritório aos olhos de Deus, porque resulta da 
prática da lei de caridade. Ora, sendo a vida o bem terreno a que maior 
apreço dá o homem, não comete atentado o que a ela renuncia pelo bem 
de seus semelhantes: cumpre um sacrifício; mas, antes de o cumprir, 
deve refletir sobre se sua vida não será mais útil do que sua morte.

952.	 Comete suicídio o homem que perece vítima de paixões que ele sabia 
lhe haviam de apressar o fim, porém a que já não podia resistir, por 
havê-las o hábito mudado em verdadeiras necessidades físicas?



Das penas e gozos terrestres

427

“É um suicídio moral. Não percebeis que, nesse caso, o homem 
é duplamente culpado? Há nele então falta de coragem e bestiali-
dade, acrescidas do esquecimento de Deus.”

a) Será mais, ou menos, culpado do que o que tira a si mesmo a vida 
por desespero?

“É mais culpado, porque tem tempo de refletir sobre o seu sui-
cídio. Naquele que o faz instantaneamente, há, muitas vezes, 
uma espécie de desvairamento, que alguma coisa tem da loucu-
ra. O outro será muito mais punido, por isso que as penas são 
proporcionadas sempre à consciência que o culpado tem das 
faltas que comete.”

953.	 Quando uma pessoa vê diante de si um fim inevitável e horrível, será 
culpada se abreviar de alguns instantes os seus sofrimentos, apressan-
do voluntariamente sua morte?

“É sempre culpado aquele que não aguarda o termo que Deus 
lhe marcou para a existência. E quem poderá estar certo de que, 
malgrado as aparências, esse termo tenha chegado; de que um 
socorro inesperado não venha no último momento?”

a) Concebe-se que, nas circunstâncias ordinárias, o suicídio seja con-
denável; mas estamos figurando o caso em que a morte é inevitável e 
em que a vida só é encurtada de alguns instantes.

“É sempre uma falta de resignação e de submissão à vontade do 
Criador.”

b) Quais, nesse caso, as consequências de tal ato?

“Uma expiação proporcionada, como sempre, à gravidade da fal-
ta, de acordo com as circunstâncias.”

954.	 Será condenável uma imprudência que compromete a vida sem 
necessidade?

“Não há culpabilidade, quando não há intenção ou consciência 
perfeita da prática do mal.”

955.	 Podem ser consideradas suicidas e sofrem as consequências de um sui-
cídio as mulheres que, em certos países, se queimam voluntariamente 
sobre os corpos dos maridos?



Parte Quarta – Capítulo I

428

“Obedecem a um preconceito e, muitas vezes, mais à força do que 
por vontade. Julgam cumprir um dever e esse não é o caráter do 
suicídio. Encontram desculpa na nulidade moral que as caracte-
riza, na sua maioria, e na ignorância em que se acham. Esses usos 
bárbaros e estúpidos desaparecem com o advento da civilização.”

956.	 Alcançam o fim objetivado aqueles que, não podendo conformar-se 
com a perda de pessoas que lhes eram caras, se matam na esperança 
de ir juntar-se-lhes?

“Muito diverso do que esperam é o resultado que colhem. Em vez 
de se reunirem ao que era objeto de suas afeições, dele se afastam 
por longo tempo, pois não é possível que Deus recompense um 
ato de covardia e o insulto que lhe fazem com o duvidarem da sua 
providência. Pagarão esse instante de loucura com aflições maio-
res do que as que pensaram abreviar e não terão, para compensá-
-las, a satisfação que esperavam.” (934 e seguintes.)

957.	 Quais, em geral, com relação ao estado do Espírito, as consequências 
do suicídio?

“Muito diversas são as consequências do suicídio. Não há penas 
determinadas e, em todos os casos, correspondem sempre às cau-
sas que o produziram. Há, porém, uma consequência a que o sui-
cida não pode escapar: é o desapontamento. A sorte, porém, não é 
a mesma para todos: depende das circunstâncias; alguns expiam a 
falta imediatamente, outros em nova existência, que será pior do 
que aquela cujo curso interromperam.”

A observação, realmente, mostra que os efeitos do suicídio não são idên-
ticos. Alguns há, porém, comuns a todos os casos de morte violenta e 
que são a consequência da interrupção brusca da vida. Há, primeiro, 
a persistência mais prolongada e tenaz do laço que une o Espírito ao 
corpo, por estar quase sempre esse laço na plenitude da sua força no 
momento em que é partido, ao passo que, no caso de morte natural, ele 
se enfraquece gradualmente e muitas vezes se desfaz antes que a vida se 
haja extinguido completamente. As consequências deste estado de coisas 
são o prolongamento da perturbação espiritual, seguindo-se à ilusão em 
que, durante mais ou menos tempo, o Espírito se conserva de que ainda 
pertence ao número dos vivos. (l55 e 165) 



Das penas e gozos terrestres

429

A afinidade que permanece entre o Espírito e o corpo produz, nalguns 
suicidas, uma espécie de repercussão do estado do corpo no Espírito, 
que, assim, a seu mau grado, sente os efeitos da decomposição, donde 
lhe resulta uma sensação cheia de angústias e de horror, estado esse que 
também pode durar pelo tempo que devia durar a vida que sofreu inter-
rupção. Não é geral este efeito; mas, em caso algum, o suicida fica isento 
das consequências da sua falta de coragem e, cedo ou tarde, expia, de um 
modo ou de outro, a culpa em que incorreu. Assim é que certos Espíri-
tos, que foram muito desgraçados na Terra, disseram ter-se suicidado na 
existência precedente e submetido voluntariamente a novas provas, para 
tentarem suportá-las com mais resignação. Em alguns, verifica-se uma 
espécie de ligação à matéria, de que inutilmente procuram desembara-
çar-se, a fim de voarem para mundos melhores, cujo acesso, porém, se 
lhes conserva interdito. A maior parte deles sofre o pesar de haver feito 
uma coisa inútil, pois que só decepções encontram.

A religião, a moral, todas as filosofias condenam o suicídio como con-
trário às Leis da Natureza. Todas nos dizem, em princípio, que ninguém 
tem o direito de abreviar voluntariamente a vida. Entretanto, por que 
não se tem esse direito? Por que não é livre o homem de pôr termo 
aos seus sofrimentos? Ao Espiritismo estava reservado demonstrar, pelo 
exemplo dos que sucumbiram, que o suicídio não é uma falta, somente 
por constituir infração de uma lei moral, consideração de pouco peso 
para certos indivíduos, mas também um ato estúpido, pois que nada 
ganha quem o pratica, o contrário é o que se dá, como no-lo ensinam, 
não a teoria, porém os fatos que ele nos põe sob as vistas.





CAPÍTULO II

M

Das penas e gozos futuros

• O nada. Vida futura • Intuição das penas e gozos futuros • Intervenção 
de Deus nas penas e recompensas • Natureza das penas e gozos futuros 
• Penas temporais • Expiação e arrependimento • Duração das penas 

futuras • Ressurreição da carne • Paraíso, inferno e purgatório

O nada. Vida futura

958.	 Por que tem o homem, instintivamente, horror ao nada?

“Porque o nada não existe.”

959.	 Donde nasce, para o homem, o sentimento instintivo da vida futura?

“Já temos dito: antes de encarnar, o Espírito conhecia todas essas 
coisas e a alma conserva uma vaga lembrança do que sabe e do 
que viu no estado espiritual.” (393)

Em todos os tempos, o homem se preocupou com o seu futuro para lá 
do túmulo e isso é muito natural. Qualquer que seja a importância que 
ligue à vida presente, não pode ele furtar-se a considerar quanto essa 
vida é curta e, sobretudo, precária, pois que a cada instante está sujeita 
a interromper-se, nenhuma certeza lhe sendo permitida acerca do dia 
seguinte. Que será dele, após o instante fatal? Questão grave esta, por-
quanto não se trata de alguns anos apenas, mas da eternidade. Aquele 
que tem de passar longo tempo, em país estrangeiro, se preocupa com a 
situação em que lá se achará. Como, então, não nos havia de preocupar a 
em que nos veremos, deixando este mundo, uma vez que é para sempre?



Parte Quarta – Capítulo II

432

A ideia do nada tem qualquer coisa que repugna à razão. O homem 
que mais despreocupado seja durante a vida, em chegando o momento 
supremo, pergunta a si mesmo o que vai ser dele e, sem o querer, espera.

Crer em Deus, sem admitir a vida futura, fora um contrassenso. O sen-
timento de uma existência melhor reside no foro íntimo de todos os 
homens e não é possível que Deus aí o tenha colocado em vão.

A vida futura implica a conservação da nossa individualidade, após 
a morte. Com efeito, que nos importaria sobreviver ao corpo, se a 
nossa essência moral houvesse de perder-se no oceano do infinito? As 
consequências, para nós, seriam as mesmas que se tivéssemos de nos 
sumir no nada.

Intuição das penas e gozos futuros

960.	 Donde se origina a crença, com que deparamos entre todos os povos, 
na existência de penas e recompensas porvindouras?

“É sempre a mesma coisa: pressentimento da realidade, trazido ao 
homem pelo Espírito nele encarnado. Porque, sabei-o bem, não 
é debalde que uma voz interior vos fala. O vosso erro consiste em 
não lhe prestardes bastante atenção. Melhores vos tornaríeis, se 
nisso pensásseis muito, e muitas vezes.”

961.	 Qual o sentimento que domina a maioria dos homens no momento 
da morte: a dúvida, o temor, ou a esperança?

“A dúvida, nos céticos empedernidos; o temor, nos culpados; a 
esperança, nos homens de bem.”

962.	 Como pode haver céticos, uma vez que a alma traz ao homem o sen-
timento das coisas espirituais?

“Eles são em número muito menor do que se julga. Muitos se 
fazem de espíritos fortes, durante a vida, somente por orgulho. 
No momento da morte, porém, deixam de ser tão fanfarrões.”

A responsabilidade dos nossos atos é a consequência da realidade da vida 
futura. Dizem-nos a razão e a justiça que, na partilha da felicidade a que 
todos aspiram, não podem estar confundidos os bons e os maus. Não 
é possível que Deus queira que uns gozem, sem trabalho, de bens que 
outros só alcançam com esforço e perseverança.



Das penas e gozos futuros

433

A ideia que, mediante a sabedoria de suas leis, Deus nos dá de sua justiça 
e de sua bondade não nos permite acreditar que o justo e o mau estejam 
na mesma categoria a seus olhos, nem duvidar de que recebam, algum 
dia, um a recompensa, o castigo o outro, pelo bem ou pelo mal que te-
nham feito. Por isso é que o sentimento inato que temos da justiça nos 
dá a intuição das penas e recompensas futuras.

Intervenção de Deus nas penas e recompensas

963.	 Com cada homem, pessoalmente, Deus se ocupa? Não é Ele muito 
grande e nós muito pequeninos para que cada indivíduo em particu-
lar tenha, a seus olhos, alguma importância?

“Deus se ocupa com todos os seres que criou, por mais pequeni-
nos que sejam. Nada, para a sua bondade, é destituído de valor.”

964.	 Mas será necessário que Deus atente em cada um dos nossos atos, 
para nos recompensar ou punir? Esses atos não são, na sua maioria, 
insignificantes para Ele?

“Deus tem suas leis a regerem todas as vossas ações. Se as violais, 
vossa é a culpa. Indubitavelmente, quando um homem comete 
um excesso qualquer, Deus não profere contra ele um julgamen-
to, dizendo-lhe, por exemplo: ‘Foste guloso, vou punir-te.’ Ele 
traçou um limite; as enfermidades e muitas vezes a morte são 
a consequência dos excessos. Eis aí a punição: é o resultado da 
infração da lei. Assim em tudo.” 

Todas as nossas ações estão submetidas às Leis de Deus. Nenhuma há, 
por mais insignificante que nos pareça, que não possa ser uma violação da-
quelas leis. Se sofremos as consequências dessa violação, só nos devemos 
queixar de nós mesmos, que desse modo nos fazemos os causadores da 
nossa felicidade, ou da nossa infelicidade futuras.

Esta verdade se torna evidente por meio do apólogo seguinte: 

“Um pai deu a seu filho educação e instrução, isto é, os meios de se 
guiar. Cede-lhe um campo para que o cultive e lhe diz: Aqui estão a 
regra que deves seguir e todos os instrumentos necessários a tornares 
fértil este campo e assegurares a tua existência. Dei-te a instrução para 
compreenderes esta regra. Se a seguires, teu campo produzirá muito e te 



Parte Quarta – Capítulo II

434

proporcionará o repouso na velhice. Se a desprezares, nada produzirá e 
morrerás de fome. Dito isso, deixa-o proceder livremente”.

Não é verdade que esse campo produzirá na razão dos cuidados que 
forem dispensados à sua cultura e que toda negligência redundará em 
prejuízo da colheita? Na velhice, portanto, o filho será ditoso ou desgra-
çado, conforme haja seguido ou não a regra que seu pai lhe traçou. Deus 
ainda é mais previdente, pois que nos adverte, a cada instante, de que es-
tamos fazendo bem ou mal. Envia-nos os Espíritos para nos inspirarem, 
porém não os escutamos. Há mais esta diferença: Deus faculta sempre 
ao homem, concedendo-lhe novas existências, recursos para reparar seus 
erros passados, enquanto ao filho de quem falamos, se empregou mal o 
seu tempo, nenhum recurso resta.

Natureza das penas e gozos futuros

965.	 Têm alguma coisa de material as penas e gozos da alma depois da morte?

“Não podem ser materiais, di-lo o bom senso, pois que a alma 
não é matéria. Nada têm de carnal essas penas e esses gozos; en-
tretanto, são mil vezes mais vivos do que os que experimentais na 
Terra, porque o Espírito, uma vez liberto, é mais impressionável. 
Então, já a matéria não lhe embota as sensações.” (237 a 257)

966.	 Por que das penas e gozos da vida futura faz o homem, às vezes, tão 
grosseira e absurda ideia?

“Inteligência que ainda se não desenvolveu bastante. Compreende 
a criança as coisas como o adulto? Isso, ademais, depende também 
do que se lhe ensinou: aí é que há necessidade de uma reforma. 

Muitíssimo incompleta é a vossa linguagem, para exprimir o 
que está fora de vós. Teve-se então que recorrer a comparações 
e tomastes como realidade as imagens e figuras que serviram 
para essas comparações. À medida, porém, que o homem se 
instrui, melhor vai compreendendo o que a sua linguagem não 
pode exprimir.”

967.	 Em que consiste a felicidade dos bons Espíritos?

“Em conhecerem todas as coisas; em não sentirem ódio, nem ciú
me, nem inveja, nem ambição, nem qualquer das paixões que 



Das penas e gozos futuros

435

ocasionam a desgraça dos homens. O amor que os une lhes é 
fonte de suprema felicidade. Não experimentam as necessidades, 
nem os sofrimentos, nem as angústias da vida material. São felizes 
pelo bem que fazem. Contudo, a felicidade dos Espíritos é pro-
porcional à elevação de cada um. Somente os puros Espíritos go-
zam, é exato, da felicidade suprema, mas nem todos os outros são 
infelizes. Entre os maus e os perfeitos há uma infinidade de graus 
em que os gozos são relativos ao estado moral. Os que já estão 
bastante adiantados compreendem a ventura dos que os precede-
ram e aspiram a alcançá-la, mas esta aspiração lhes constitui uma 
causa de emulação, não de ciúme. Sabem que deles depende o 
consegui-la e para a conseguirem trabalham, porém com a calma 
da consciência tranquila e ditosos se consideram por não terem 
que sofrer o que sofrem os maus.”

968.	 Citais, entre as condições da felicidade dos bons Espíritos, a ausência 
das necessidades materiais; mas a satisfação dessas necessidades não 
representa para o homem uma fonte de gozos?

“Sim, gozos do animal. Quando não podes satisfazer a essas ne-
cessidades, passas por uma tortura.”

969.	 Que se deve entender quando é dito que os Espíritos puros se acham 
reunidos no seio de Deus e ocupados em lhe entoar louvores?

“É uma alegoria indicativa da inteligência que eles têm das per-
feições de Deus, porque o veem e compreendem, mas que, como 
muitas outras, não se deve tomar ao pé da letra. Tudo na Na-
tureza, desde o grão de areia, canta, isto é, proclama o poder, a 
sabedoria e a bondade de Deus. Não creias, todavia, que os Espí-
ritos bem-aventurados estejam em contemplação por toda a eter-
nidade. Seria uma bem-aventurança estúpida e monótona. Fora, 
além disso, a felicidade do egoísta, porquanto a existência deles 
seria uma inutilidade sem-termo. Estão isentos das tribulações da 
vida corpórea: já é um gozo. Depois, como dissemos, conhecem e 
sabem todas as coisas; dão útil emprego à inteligência que adqui-
riram, auxiliando os progressos dos outros Espíritos. Essa a sua 
ocupação, que ao mesmo tempo é um gozo.”



Parte Quarta – Capítulo II

436

970.	 Em que consistem os sofrimentos dos Espíritos inferiores?

“São tão variados como as causas que os determinam e propor-
cionados ao grau de inferioridade, como os gozos o são ao de 
superioridade. Podem resumir-se assim: Invejarem o que lhes 
falta para ser felizes e não obterem; verem a felicidade e não 
na poderem alcançar; pesar, ciúme, raiva, desespero, motivados 
pelo que os impede de ser ditosos; remorsos, ansiedade moral 
indefinível. Desejam todos os gozos e não os podem satisfazer: 
eis o que os tortura.”

971.	 É sempre boa a influência que os Espíritos exercem uns sobre os outros?

“Sempre boa, está claro, da parte dos bons Espíritos. Os Espíritos 
perversos, esses procuram desviar da senda do bem e do arre-
pendimento os que lhes parecem suscetíveis de se deixarem levar 
e que são, muitas vezes, os que eles mesmos arrastaram ao mal 
durante a vida terrena.”

a) Assim, a morte não nos livra da tentação?

“Não, mas a ação dos maus Espíritos é sempre menor sobre os 
outros Espíritos do que sobre os homens, porque lhes falta o au-
xílio das paixões materiais.” (996)

972.	 Como procedem os maus Espíritos para tentar os outros Espíritos, não 
podendo jogar com as paixões?

“As paixões não existem materialmente, mas existem no pensa-
mento dos Espíritos atrasados. Os maus dão pasto a esses pensa-
mentos, conduzindo suas vítimas aos lugares onde se lhes ofereça 
o espetáculo daquelas paixões e de tudo o que as possa excitar.” 

a) Mas de que servem essas paixões se já não têm objeto real?

“Nisso precisamente é que lhes está o suplício: o avarento vê 
ouro que lhe não é dado possuir; o devasso, orgias em que não 
pode tomar parte; o orgulhoso, honras que lhe causam inveja e 
de que não pode gozar.” 

973.	 Quais os sofrimentos maiores a que os Espíritos maus se veem sujeitos?

“Não há descrição possível das torturas morais que constituem a 
punição de certos crimes. Mesmo o que as sofre teria dificuldade 



Das penas e gozos futuros

437

em vos dar delas uma ideia. Indubitavelmente, porém, a mais hor-
rível consiste em pensarem que estão condenados sem remissão.”

Das penas e gozos da alma após a morte forma o homem ideia mais ou 
menos elevada, conforme o estado de sua inteligência. Quanto mais ele 
se desenvolve, tanto mais essa ideia se apura e se escoima da matéria; 
compreende as coisas de um ponto de vista mais racional, deixando de 
tomar ao pé da letra as imagens de uma linguagem figurada. Ensinando-
-nos que a alma é um ser todo espiritual, a razão, mais esclarecida, nos 
diz, por isso mesmo, que ela não pode ser atingida pelas impressões que 
apenas sobre a matéria atuam. Não se segue, porém, daí que esteja isenta 
de sofrimentos, nem que não receba o castigo de suas faltas. (237)

As comunicações espíritas tiveram como resultado mostrar o estado fu-
turo da alma, não mais em teoria, porém na realidade. Põem-nos dian-
te dos olhos todas as peripécias da vida de além-túmulo. Ao mesmo 
tempo, entretanto, no-las mostram como consequências perfeitamente 
lógicas da vida terrestre e, embora despojadas do aparato fantástico 
que a imaginação dos homens criou, não são menos pessoais para os 
que fizeram mau uso de suas faculdades. Infinita é a variedade dessas 
consequências, mas, em tese geral, pode-se dizer: cada um é punido 
por aquilo em que pecou. Assim é que uns o são pela visão incessante 
do mal que fizeram; outros, pelo pesar, pelo temor, pela vergonha, pela 
dúvida, pelo insulamento, pelas trevas, pela separação dos entes que 
lhes são caros etc.

974.	 Donde procede a doutrina do fogo eterno?

“Imagem, semelhante a tantas outras, tomada como realidade.”

a) Mas o temor desse fogo não produzirá bom resultado?

“Vede se serve de freio, mesmo entre os que o ensinam. Se ensi-
nardes coisas que mais tarde a razão venha a repelir, causareis uma 
impressão que não será duradoura, nem salutar.” 

Impotente para, na sua linguagem, definir a natureza daqueles sofrimen-
tos, o homem não encontrou comparação mais enérgica do que a do 
fogo, pois, para ele, o fogo é o tipo do mais cruel suplício e o símbolo da 
ação mais violenta. Por isso é que a crença no fogo eterno data da mais 
remota antiguidade, tendo-a os povos modernos herdado dos mais anti-
gos. Por isso também é que o homem diz, em sua linguagem figurada: o 
fogo das paixões; abrasar de amor, de ciúme etc.



Parte Quarta – Capítulo II

438

975.	 Os Espíritos inferiores compreendem a felicidade do justo?

“Sim, e isso lhes é um suplício, porque compreendem que estão 
dela privados por sua culpa. Daí resulta que o Espírito, liberto da 
matéria, aspira à nova vida corporal, pois que cada existência, se 
for bem empregada, abrevia um tanto a duração desse suplício. É 
então que procede à escolha das provas por meio das quais possa 
expiar suas faltas. Porque, ficai sabendo, o Espírito sofre por todo 
o mal que praticou, ou de que foi causa voluntária, por todo o 
bem que houvera podido fazer e não fez e por todo o mal que de-
corra de não haver feito o bem.

Para o Espírito errante, já não há véus. Ele se acha como tendo 
saído de um nevoeiro e vê o que o distancia da felicidade. Mais so-
fre então, porque compreende quanto foi culpado. Não tem mais 
ilusões: vê as coisas na sua realidade.”

Na erraticidade, o Espírito descortina, de um lado, todas as suas exis-
tências passadas; de outro, o futuro que lhe está prometido e percebe 
o que lhe falta para atingi-lo. É qual viajor que chega ao cume de uma 
montanha: vê o caminho que percorreu e o que lhe resta percorrer, a fim 
de chegar ao fim da sua jornada.

976.	 O espetáculo dos sofrimentos dos Espíritos inferiores não constitui, 
para os bons, uma causa de aflição e, nesse caso, que fica sendo a 
felicidade deles, se é assim turbada?

“Não constitui motivo de aflição, pois que sabem que o mal terá 
fim. Auxiliam os outros a se melhorarem e lhes estendem as mãos. 
Essa a ocupação deles, ocupação que lhes proporciona gozo quan-
do são bem-sucedidos.”

a) Isto se concebe da parte de Espíritos estranhos ou indiferentes, mas 
o espetáculo das tristezas e dos sofrimentos daqueles a quem amaram 
na Terra não lhes perturba a felicidade?

“Se não vissem esses sofrimentos, é que eles vos seriam estranhos 
depois da morte. Ora, a religião vos diz que as almas vos veem, 
mas eles consideram de outro ponto de vista os vossos sofrimen-
tos. Sabem que estes são úteis ao vosso progresso, se os suportar-
des com resignação. Afligem-se, portanto, muito mais com a falta 



Das penas e gozos futuros

439

de ânimo que vos retarda, do que com os sofrimentos considera-
dos em si mesmos, todos passageiros.”

977.	 Não podendo os Espíritos ocultar reciprocamente seus pensamentos 
e sendo conhecidos todos os atos da vida, dever-se-á deduzir que o 
culpado está perpetuamente em presença de sua vítima?

“Não pode ser de outro modo, di-lo o bom senso.”

a) Serão um castigo para o culpado essa divulgação de todos os nossos 
atos reprováveis e a presença constante dos que deles foram vítimas?

“Maior do que se pensa, mas tão somente até que o culpado te-
nha expiado suas faltas, quer como Espírito, quer como homem, 
em novas existências corpóreas.”

Quando nos achamos no mundo dos Espíritos, estando patente todo 
o nosso passado, o bem e o mal que houvermos feito serão igualmente 
conhecidos. Em vão, aquele que haja praticado o mal tentará escapar 
ao olhar de suas vítimas: a presença inevitável destas lhe será um casti-
go e um remorso incessante, até que haja expiado seus erros, ao passo 
que o homem de bem por toda parte só encontrará olhares amigos e 
benevolentes.

Para o mau, não há maior tormento, na Terra, do que a presença de suas 
vítimas, razão pela qual as evita continuamente. Que será quando, dis-
sipada a ilusão das paixões, compreender o mal que fez, vir patenteados 
os seus atos mais secretos, desmascarada a sua hipocrisia e não puder 
subtrair-se à visão delas? Enquanto a alma do homem perverso é presa 
da vergonha, do pesar e do remorso, a do justo goza perfeita serenidade.

978.	 A lembrança das faltas que a alma, quando imperfeita, tenha come-
tido, não lhe turba a felicidade, mesmo depois de se haver purificado?

“Não, porque resgatou suas faltas e saiu vitoriosa das provas a que 
se submetera para esse fim.”

979.	 Não serão, para a alma, causa de penosa apreensão, que lhe altera a 
felicidade, as provas por que ainda tenha de passar para acabar a sua 
purificação?

“Para a alma ainda maculada, são. Daí vem que ela não pode 
gozar de felicidade perfeita, senão quando esteja completamente 



Parte Quarta – Capítulo II

440

pura. Para aquela, porém, que já se elevou, nada tem de penoso o 
pensar nas provas que ainda haja de sofrer.”

Goza da felicidade a alma que chegou a um certo grau de pureza. Do-
mina-a um sentimento de grata satisfação. Sente-se feliz por tudo o 
que vê, por tudo o que a cerca. Levanta-se-lhe o véu que encobria os 
mistérios e as maravilhas da Criação e as perfeições divinas em todo o 
esplendor lhe aparecem.

980.	 O laço de simpatia que une os Espíritos da mesma ordem constitui 
para eles uma fonte de felicidade?

“Os Espíritos entre os quais há recíproca simpatia para o bem en-
contram na sua união um dos maiores gozos, visto que não receiam 
vê-la turbada pelo egoísmo. Formam, no mundo inteiramente 
espiritual, famílias pela identidade de sentimentos, consistindo 
nisto a felicidade espiritual, do mesmo modo que no vosso mun-
do vos grupais em categorias e experimentais certo prazer quando 
vos achais reunidos. Na afeição pura e sincera que cada um vota 
aos outros e de que é por sua vez objeto, têm eles um manancial 
de felicidade, porquanto lá não há falsos amigos, nem hipócritas.”

Das primícias dessa felicidade goza o homem na Terra, quando se lhe de-
param almas com as quais pode confundir-se numa união pura e santa. 
Em uma vida mais purificada, inefável e ilimitado será esse gozo, pois aí 
ele só encontrará almas simpáticas, que o egoísmo não tornará frias. Por-
que, na Natureza, tudo é amor: o egoísmo é que o mata.

981.	 Com relação ao estado futuro do Espírito, haverá diferença entre um 
que, em vida, teme a morte e outro que a encara com indiferença e 
mesmo com alegria?

“Muito grande pode ser a diferença. Entretanto, apaga-se com 
frequência em face das causas determinantes desse temor ou desse 
desejo. Quer a tema, quer a deseje, pode o homem ser propeli-
do por sentimentos muito diversos e são estes sentimentos que 
influem no estado do Espírito. É evidente, por exemplo, que na-
quele que deseja a morte, unicamente porque vê nela o termo de 
suas tribulações, há uma espécie de queixa contra a Providência e 
contra as provas que lhe cumpre suportar.”



Das penas e gozos futuros

441

982.	 Será necessário que professemos o Espiritismo e creiamos nas manifes-
tações espíritas, para termos assegurada a nossa sorte na vida futura?

“Se assim fosse, seguir-se-ia que estariam deserdados todos os que 
não creem, ou que não tiveram ensejo de esclarecer-se, o que seria 
absurdo. Só o bem assegura a sorte futura. Ora, o bem é sempre o 
bem, qualquer que seja o caminho que a ele conduza.” (165 a 799) 

A crença no Espiritismo ajuda o homem a se melhorar, firmando-lhe as 
ideias sobre certos pontos do futuro. Apressa o adiantamento dos indi-
víduos e das massas, porque faculta nos inteiremos do que seremos um 
dia. É um ponto de apoio, uma luz que nos guia. O Espiritismo ensina 
o homem a suportar as provas com paciência e resignação; afasta-o dos 
atos que possam retardar-lhe a felicidade, mas ninguém diz que, sem ele, 
não possa ela ser conseguida.

Penas temporais

983.	 Não experimenta sofrimentos materiais o Espírito que expia suas 
faltas em nova existência? Será então exato dizer-se que, depois da 
morte, só há para a alma sofrimentos morais?

“É bem verdade que, quando a alma está reencarnada, as tri-
bulações da vida são-lhe um sofrimento; mas, só o corpo sofre 
materialmente.

Falando de alguém que morreu, costumais dizer que deixou de 
sofrer. Nem sempre isto exprime a realidade. Como Espírito, está 
isento de dores físicas; porém, tais sejam as faltas que tenha come-
tido, pode estar sujeito a dores morais mais agudas e pode vir a ser 
ainda mais desgraçado em nova existência. O mau rico terá que 
pedir esmola e se verá a braços com todas as privações oriundas 
da miséria; o orgulhoso, com todas as humilhações; o que abusa 
de sua autoridade e trata com desprezo e dureza os seus subordi-
nados se verá forçado a obedecer a um superior mais ríspido do 
que ele o foi. Todas as penas e tribulações da vida são expiação 
das faltas de outra existência, quando não a consequência das da 
vida atual. Logo que daqui houverdes saído, compreendê-lo-eis. 
(273, 393 e 399)



Parte Quarta – Capítulo II

442

O homem que se considera feliz na Terra, porque pode satisfazer 
às suas paixões, é o que menos esforços emprega para se melho-
rar. Muitas vezes começa a sua expiação já nessa mesma vida de 
efêmera felicidade, mas certamente expiará noutra existência tão 
material quanto aquela.”

984.	 As vicissitudes da vida são sempre a punição das faltas atuais?

“Não; já dissemos: são provas impostas por Deus, ou que vós 
mesmos escolhestes como Espíritos, antes de encarnardes, para 
expiação das faltas cometidas em outra existência, porque jamais 
fica impune a infração das Leis de Deus e, sobretudo, da lei de 
justiça. Se não for punida nesta existência, sê-lo-á necessariamen-
te noutra. Eis por que um, que vos parece justo, muitas vezes 
sofre. É a punição do seu passado.” (393)

985.	 Constitui recompensa a reencarnação da alma em um mundo menos 
grosseiro?

“É a consequência de sua depuração, porquanto, à medida 
que se vão depurando, os Espíritos passam a encarnar em 
mundos cada vez mais perfeitos, até que se tenham despojado 
totalmente da matéria e lavado de todas as impurezas, para 
eternamente gozarem da felicidade dos Espíritos puros, no 
seio de Deus.”

Nos mundos onde a existência é menos material do que neste, menos 
grosseiras são as necessidades e menos agudos os sofrimentos físicos. 
Lá, os homens desconhecem as paixões más, que, nos mundos inferio-
res, os fazem inimigos uns dos outros. Nenhum motivo tendo de ódio, 
ou de ciúme, vivem em paz, porque praticam a lei de justiça, amor e 
caridade. Não conhecem os aborrecimentos e cuidados que nascem da 
inveja, do orgulho e do egoísmo, causas do tormento da nossa existên-
cia terrestre. (172 e 182)

986.	 Pode o Espírito, que progrediu em sua existência terrena, reencarnar 
alguma vez no mesmo mundo?

“Sim; desde que não tenha logrado concluir a sua missão, pode 
ele próprio pedir lhe seja dado completá-la em nova existência, 
mas, então, já não está sujeito a uma expiação.” (173)



Das penas e gozos futuros

443

987.	 Que sucede ao homem que, não fazendo o mal, também nada faz 
para libertar-se da influência da matéria?

“Pois que nenhum passo dá para a perfeição, tem que recomeçar 
uma existência de natureza idêntica à precedente. Fica estacioná-
rio, podendo assim prolongar os sofrimentos da expiação.”

988.	 Há pessoas cuja vida se escoa em perfeita calma; que, nada precisando 
fazer por si mesmas, se conservam isentas de cuidados. Provará essa 
existência ditosa que elas nada têm que expiar de existência anterior?

“Conheces muitas dessas pessoas? Enganas-te, se pensas que as 
há em grande número. Não raro, a calma é apenas aparente. Tal-
vez elas tenham escolhido tal existência, mas, quando a deixam, 
percebem que não lhes serviu para progredirem. Então, como o 
preguiçoso, lamentam o tempo perdido. Sabei que o Espírito não 
pode adquirir conhecimentos e elevar-se senão exercendo a sua 
atividade. Se adormece na indolência, não se adianta. Assemelha-
-se a um que (segundo os vossos usos) precisa trabalhar e que vai 
passear ou deitar-se, com a intenção de nada fazer. Sabei também 
que cada um terá que dar contas da inutilidade voluntária da sua 
existência, inutilidade sempre fatal à felicidade futura. Para cada 
um, o total dessa felicidade futura corresponde à soma do bem 
que tenha feito, estando o da infelicidade na proporção do mal 
que haja praticado e daqueles a quem haja desgraçado.”

989.	 Pessoas há que, se bem não sejam positivamente más, tornam infeli-
zes, pelos seus caracteres, todos os que as cercam. Que consequências 
lhes advirão disso?

“Inquestionavelmente, essas pessoas não são boas. Expiarão suas 
faltas, tendo sempre diante da vista aqueles a quem infelicitaram, 
valendo-lhes isso por uma exprobração. Depois, noutra existên-
cia, sofrerão o que fizeram sofrer.”

Expiação e arrependimento

990.	 O arrependimento se dá no estado corporal ou no estado espiritual?

“No estado espiritual; mas, também pode ocorrer no estado corpo-
ral, quando bem compreendeis a diferença entre o bem e o mal.”



Parte Quarta – Capítulo II

444

991.	 Qual a consequência do arrependimento no estado espiritual?

“Desejar o arrependido uma nova encarnação para se purificar. 
O Espírito compreende as imperfeições que o privam de ser feliz 
e por isso aspira a uma nova existência em que possa expiar suas 
faltas.” (332 a 975)

992.	 Que consequência produz o arrependimento no estado corporal?

“Fazer que, já na vida atual, o Espírito progrida, se tiver tempo de 
reparar suas faltas. Quando a consciência o exprobra e lhe mostra 
uma imperfeição, o homem pode sempre melhorar-se.”

993.	 Não há homens que só têm o instinto do mal e são inacessíveis ao 
arrependimento?

“Já te disse que todo Espírito tem que progredir incessantemente. 
Aquele que, nesta vida, só tem o instinto do mal, terá noutra o do 
bem e é para isso que renasce muitas vezes, pois preciso é que todos 
progridam e atinjam a meta. A diferença está somente em que 
uns gastam mais tempo do que outros, porque assim o querem. 
Aquele, que só tem o instinto do bem, já se purificou, visto que 
talvez tenha tido o do mal em anterior existência.” (804)

994.	 O homem perverso, que não reconheceu suas faltas durante a vida, 
sempre as reconhece depois da morte? 

“Sempre as reconhece e, então, mais sofre, porque sente em si todo 
o mal que praticou, ou de que foi voluntariamente causa. Contu-
do, o arrependimento nem sempre é imediato. Há Espíritos que 
se obstinam em permanecer no mau caminho, não obstante os 
sofrimentos por que passam. Porém, cedo ou tarde, reconhece-
rão errada a senda que tomaram e o arrependimento virá. Para 
esclarecê-los, trabalham os bons Espíritos e também vós podeis 
trabalhar.”

995.	 Haverá Espíritos que, sem serem maus, se conservem indiferentes à 
sua sorte?

“Há Espíritos que de coisa alguma útil se ocupam. Estão na ex-
pectativa, mas nesse caso sofrem proporcionalmente. Devendo 
em tudo haver progresso, neles o progresso se manifesta pela dor.”



Das penas e gozos futuros

445

a) Não desejam esses Espíritos abreviar seus sofrimentos?

“Desejam-no, sem dúvida, mas falta-lhes energia bastante para 
quererem o que os pode aliviar. Quantos indivíduos se contam, 
entre vós, que preferem morrer de miséria a trabalhar?”

996.	 Pois que os Espíritos veem o mal que lhes resulta de suas imperfeições, 
como se explica que haja os que agravam suas situações e prolongam 
o estado de inferioridade em que se encontram, fazendo o mal como 
Espíritos, afastando do bom caminho os homens?

“Assim procedem os de tardio arrependimento. Pode também 
acontecer que, depois de se haver arrependido, o Espírito se deixe 
arrastar de novo para o caminho do mal, por outros Espíritos 
ainda mais atrasados.” (971)

997.	 Veem-se Espíritos, de notória inferioridade, acessíveis aos bons senti-
mentos e sensíveis às preces que por eles se fazem. Como se explica que 
outros Espíritos, que devêramos supor mais esclarecidos, revelem um en-
durecimento e um cinismo, dos quais coisa alguma consegue triunfar?

“A prece só tem efeito sobre o Espírito que se arrepende. Com 
relação aos que, impelidos pelo orgulho, se revoltam contra Deus 
e persistem nos seus desvarios, chegando mesmo a exagerá-los, 
como o fazem alguns desgraçados Espíritos, a prece nada pode e 
nada poderá, senão no dia em que um clarão de arrependimento 
se produza neles.” (664)

Não se deve perder de vista que o Espírito não se transforma subitamen-
te, após a morte do corpo. Se viveu vida condenável, é porque era im-
perfeito. Ora, a morte não o torna imediatamente perfeito. Pode, pois, 
persistir em seus erros, em suas falsas opiniões, em seus preconceitos, 
até que se haja esclarecido pelo estudo, pela reflexão e pelo sofrimento.

998.	 A expiação se cumpre no estado corporal ou no estado espiritual?

“A expiação se cumpre durante a existência corporal, mediante as pro-
vas a que o Espírito se acha submetido e, na vida espiritual, pelos 
sofrimentos morais, inerentes ao estado de inferioridade do Espírito.”

999.	 Basta o arrependimento durante a vida para que as faltas do Espírito 
se apaguem e ele ache graça diante de Deus?



Parte Quarta – Capítulo II

446

“O arrependimento concorre para a melhoria do Espírito, mas 
ele tem que expiar o seu passado.”

a) Se, diante disto, um criminoso dissesse que, cumprindo-lhe, em 
todo caso, expiar o seu passado, nenhuma necessidade tem de se arre-
pender, que é o que daí lhe resultaria?

“Tornar-se mais longa e mais penosa a sua expiação, desde que ele 
se torne obstinado no mal.”

1000.	 Já desde esta vida poderemos ir resgatando as nossas faltas?

“Sim, reparando-as; mas não creiais que as resgateis mediante al-
gumas privações pueris, ou distribuindo em esmolas o que pos-
suirdes, depois que morrerdes, quando de nada mais precisais. 
Deus não dá valor a um arrependimento estéril, sempre fácil e 
que apenas custa o esforço de bater no peito. A perda de um dedo 
mínimo, quando se esteja prestando um serviço, apaga mais faltas 
do que o suplício da carne suportado durante anos, com objetivo 
exclusivamente pessoal. (726)

Só por meio do bem se repara o mal e a reparação nenhum mérito 
apresenta, se não atinge o homem nem no seu orgulho, nem nos 
seus interesses materiais.

De que serve, para sua justificação, que restitua, depois de mor-
rer, os bens mal adquiridos, quando se lhe tornaram inúteis e 
deles tirou todo o proveito?

“De que lhe serve privar-se de alguns gozos fúteis, de algumas su-
perfluidades, se permanece integral o dano que causou a outrem?

“De que lhe serve, finalmente, humilhar-se diante de Deus se, 
perante os homens, conserva o seu orgulho?” (720 e 721)

1001.	 Nenhum mérito haverá em assegurarmos, para depois de nossa mor-
te, emprego útil aos bens que possuímos?

“Nenhum mérito não é o termo. Isso sempre é melhor do que 
nada. A desgraça, porém, é que aquele, que só depois de morto 
dá, é quase sempre mais egoísta do que generoso. Quer ter o fruto 
do bem, sem o trabalho de praticá-lo. Duplo proveito tira aquele 
que, em vida, se priva de alguma coisa: o mérito do sacrifício e o 



Das penas e gozos futuros

447

prazer de ver felizes os que lhe devem a felicidade. Lá, porém, está 
o egoísmo a dizer-lhe: O que dás tiras aos teus gozos; e, como o 
egoísmo fala mais alto do que o desinteresse e a caridade, o ho-
mem guarda o que possui, pretextando suas necessidades pessoais 
e as exigências da sua posição! Ah! lastimai aquele que desconhe-
ce o prazer de dar; acha-se verdadeiramente privado de um dos 
mais puros e suaves gozos. Submetendo-o à prova da riqueza, tão 
escorregadia e perigosa para o seu futuro, houve Deus por bem 
conceder-lhe, como compensação, a ventura da generosidade, de 
que já neste mundo pode gozar.” (814)

1002.	 Que deve fazer aquele que, em artigo de morte, reconhece suas fal-
tas, quando já não tem tempo de as reparar? Basta-lhe nesse caso 
arrepender-se?

“O arrependimento lhe apressa a reabilitação, mas não o absolve. 
Diante dele não se desdobra o futuro, que jamais se lhe tranca?”

Duração das penas futuras

1003.	 É arbitrária ou sujeita a uma lei qualquer a duração dos sofrimentos 
do culpado, na vida futura?

“Deus nunca obra caprichosamente e tudo, no Universo, se rege 
por leis, em que a sua sabedoria e a sua bondade se revelam.”

1004.	 Em que se baseia a duração dos sofrimentos do culpado?

“No tempo necessário a que se melhore. Sendo o estado de sofri-
mento ou de felicidade proporcionado ao grau de purificação do 
Espírito, a duração e a natureza de seus sofrimentos dependem 
do tempo que ele gaste em melhorar-se. À medida que progride e 
que os sentimentos se lhe depuram, seus sofrimentos diminuem 
e mudam de natureza.”

São Luís

1005.	 Ao Espírito sofredor, o tempo se afigura tão ou menos longo do que 
quando estava vivo?



Parte Quarta – Capítulo II

448

“Parece-lhe mais longo: para ele não existe o sono. Só para os Es-
píritos que já chegaram a certo grau de purificação, o tempo, por 
assim dizer, se apaga diante do infinito.” (240)

1006.	 Poderão durar eternamente os sofrimentos do Espírito?

“Poderiam, se ele pudesse ser eternamente mau, isto é, se jamais 
se arrependesse e melhorasse, sofreria eternamente. Deus, porém, 
não criou seres tendo por destino permanecerem votados perpe-
tuamente ao mal. Apenas os criou a todos simples e ignorantes, 
tendo todos, no entanto, que progredir em tempo mais ou menos 
longo, conforme decorrer da vontade de cada um. Mais ou me-
nos tardia pode ser a vontade, do mesmo modo que há crianças 
mais ou menos precoces, porém, cedo ou tarde, ela aparece, por 
efeito da irresistível necessidade que o Espírito sente de sair da 
inferioridade e de se tornar feliz. Eminentemente sábia e magnâ-
nima é, pois, a lei que rege a duração das penas, porquanto subor-
dina essa duração aos esforços do Espírito. Jamais o priva do seu 
livre-arbítrio: se deste faz ele mau uso, sofre as consequências.”

São Luís

1007.	 Haverá Espíritos que nunca se arrependem?

“Há os de arrependimento muito tardio; porém, pretender-se 
que nunca se melhorarão fora negar a lei do progresso e dizer que 
a criança não pode tornar-se homem.”

São Luís

1008.	 Depende sempre da vontade do Espírito a duração das penas? Algu-
mas não haverá que lhe sejam impostas por tempo determinado?

“Sim, ao Espírito podem ser impostas penas por determinado 
tempo; mas Deus, que só quer o bem de suas criaturas, acolhe 
sempre o arrependimento, e infrutífero jamais fica o desejo que o 
Espírito manifeste de se melhorar.”

São Luís



Das penas e gozos futuros

449

1009.	 Assim, as penas impostas jamais o são por toda a eternidade?

“Interrogai o vosso bom senso, a vossa razão e perguntai-lhes se 
uma condenação perpétua, motivada por alguns momentos de 
erro, não seria a negação da bondade de Deus. Que é, com efeito, 
a duração da vida, ainda quando de cem anos, em face da eterni-
dade? Eternidade! Compreendeis bem esta palavra? Sofrimentos, 
torturas sem-fim, sem esperanças, por causa de algumas faltas! O 
vosso juízo não repele semelhante ideia? Que os antigos tenham 
considerado o Senhor do Universo um Deus terrível, cioso e vin-
gativo, concebe-se. Na ignorância em que se achavam, atribuíam 
à divindade as paixões dos homens. Esse, todavia, não é o Deus 
dos cristãos, que classifica como virtudes primordiais o amor, a 
caridade, a misericórdia, o esquecimento das ofensas. Poderia Ele 
carecer das qualidades, cuja posse prescreve, como um dever, às 
suas criaturas? Não haverá contradição em se lhe atribuir a bon-
dade infinita e a vingança também infinita? Dizeis que, acima de 
tudo, Ele é justo e que o homem não lhe compreende a justiça, 
mas a justiça não exclui a bondade e Ele não seria bom se con-
denasse a eternas e horríveis penas a maioria das suas criaturas. 
Teria o direito de fazer da justiça uma obrigação para seus filhos, 
se lhes não desse meio de compreendê-la? Aliás, no fazer que a 
duração das penas dependa dos esforços do culpado não está toda 
a sublimidade da justiça unida à bondade? Aí é que se encontra a 
verdade desta sentença: ‘A cada um segundo as suas obras’.”

Santo Agostinho

“Aplicai-vos, por todos os meios ao vosso alcance, em combater, 
em aniquilar a ideia da eternidade das penas, ideia blasfematória 
da justiça e da bondade de Deus, gérmen fecundo da increduli-
dade, do materialismo e da indiferença que invadiram as massas 
humanas, desde que as inteligências começaram a desenvolver-se. 
O Espírito, prestes a esclarecer-se, ou mesmo apenas desbastado, 
logo lhe apreendeu a monstruosa injustiça. Sua razão a repele e, 
então, raro é que não englobe no mesmo repúdio a pena que o 
revolta e o Deus a quem a atribui. Daí os males sem conta que 



Parte Quarta – Capítulo II

450

hão desabado sobre vós e aos quais vimos trazer remédio. Tanto 
mais fácil será a tarefa que vos apontamos, quanto é certo que to-
das as autoridades em quem se apoiam os defensores de tal crença 
evitaram todas pronunciar-se formalmente a respeito. Nem os 
concílios, nem os Pais da Igreja resolveram essa grave questão. 
Muito embora, segundo os evangelistas e tomadas ao pé da letra 
as palavras emblemáticas do Cristo, Ele tenha ameaçado os cul-
pados com um fogo que se não extingue, com um fogo eterno, 
absolutamente nada se encontra nas suas palavras capaz de provar 
que os haja condenado eternamente.

Pobres ovelhas desgarradas, aprendei a ver aproximar-se de vós o 
Bom Pastor, que, longe de vos banir para todo o sempre de sua 
presença, vem pessoalmente ao vosso encontro, para vos recon-
duzir ao aprisco. Filhos pródigos, deixai o vosso voluntário exí-
lio; encaminhai vossos passos para a morada paterna. O Pai vos 
estende os braços e está sempre pronto a festejar o vosso regresso 
ao seio da família.” 

Lamennais

“Guerras de palavras! guerras de palavras! Ainda não basta o san-
gue que tendes feito correr! Será ainda preciso que se reacendam 
as fogueiras? Discutem sobre palavras: eternidade das penas, eter-
nidade dos castigos. Ignorais então que o que hoje entendeis por 
eternidade não é o que os antigos entendiam e designavam por 
esse termo? Consulte o teólogo as fontes e lá descobrirá, como 
todos vós, que o texto hebreu não atribuía esta significação ao 
vocábulo que os gregos, os latinos e os modernos traduziram por 
penas sem-fim, irremissíveis. Eternidade dos castigos corresponde à 
eternidade do mal. Sim, enquanto existir o mal entre os homens, 
os castigos subsistirão. Importa que os textos sagrados se interpre-
tem no sentido relativo. A eternidade das penas é, pois, relativa e 
não absoluta. Chegue o dia em que todos os homens, pelo arre-
pendimento, se revistam da túnica da inocência e desde esse dia 
deixará de haver gemidos e ranger de dentes. Limitada tendes, é 
certo, a vossa razão humana, porém, tal como a tendes, ela é uma 



Das penas e gozos futuros

451

dádiva de Deus e, com o auxílio dessa razão, nenhum homem de 
boa-fé haverá que de outra forma compreenda a eternidade dos 
castigos. Pois quê! Fora necessário admitir-se por eterno o mal. 
Somente Deus é eterno e não poderia ter criado o mal eterno; 
do contrário, forçoso seria tirar-se-lhe o mais magnífico dos seus 
atributos: o soberano poder, porquanto não é soberanamente po-
deroso aquele que cria um elemento destruidor de suas obras. 
Humanidade! Humanidade! não mergulhes mais os teus tristes 
olhares nas profundezas da Terra, procurando aí os castigos. Cho-
ra, espera, expia e refugia-te na ideia de um Deus intrinsecamente 
bom, absolutamente poderoso, essencialmente justo.”

Platão

“Gravitar para a unidade divina, eis o fim da Humanidade. Para 
atingi-lo, três coisas são necessárias: a justiça, o amor e a ciência. 
Três coisas lhe são opostas e contrárias: a ignorância, o ódio e 
a injustiça. Pois bem! digo-vos, em verdade, que mentis a estes 
princípios fundamentais, comprometendo a ideia de Deus, com 
o lhe exagerardes a severidade. Duplamente a comprometeis, dei-
xando que no Espírito da criatura penetre a suposição de que há 
nela mais clemência, mais virtude, amor e verdadeira justiça, do 
que atribuís ao ser infinito. Destruís mesmo a ideia do inferno, 
tornando-o ridículo e inadmissível às vossas crenças, como o é 
aos vossos corações o horrendo espetáculo das execuções, das fo-
gueiras e das torturas da Idade Média! Pois quê! Quando banida 
se acha para sempre das legislações humanas a era das cegas repre-
sálias, é que esperais mantê-la no ideal? Oh! crede-me, crede-me, 
irmãos em Deus e em Jesus Cristo, crede-me: ou vos resignais a 
deixar que pereçam nas vossas mãos todos os vossos dogmas, de 
preferência a que se modifiquem, ou, então, vivificai-os, abrindo-
-os aos benfazejos eflúvios que os Bons, neste momento, derra-
mam neles. A ideia do inferno, com as suas fornalhas ardentes, 
com as suas caldeiras a ferver, pôde ser tolerada, isto é, perdoável, 
num século de ferro; porém, no século XIX, não passa de vão 
fantasma, próprio, quando muito, para amedrontar criancinhas 
e em que estas, crescendo um pouco, logo deixam de crer. Se 



Parte Quarta – Capítulo II

452

persistirdes nessa mitologia aterradora, engendrareis a incredu-
lidade, mãe de toda a desorganização social. Tremo, entrevendo 
toda uma ordem social abalada e a ruir sobre os seus fundamen-
tos, por falta de sanção penal. Homens de fé ardente e viva, van-
guardeiros do dia da luz, mãos à obra, não para manter fábulas 
que envelheceram e se desacreditaram, mas para reavivar, revivi-
ficar a verdadeira sanção penal, sob formas condizentes com os 
vossos costumes, os vossos sentimentos e as luzes da vossa época.

Quem é, com efeito, o culpado? É aquele que, por um desvio, por 
um falso movimento da alma, se afasta do objetivo da Criação, 
que consiste no culto harmonioso do belo, do bem, idealizados 
pelo arquétipo humano, pelo Homem-Deus, por Jesus Cristo.

Que é o castigo? A consequência natural, derivada desse falso mo-
vimento; uma certa soma de dores necessária a desgostá-lo da sua 
deformidade, pela experimentação do sofrimento. O castigo é o 
aguilhão que estimula a alma, pela amargura, a se dobrar sobre si 
mesma e a buscar o porto de salvação. O castigo só tem por fim 
a reabilitação, a redenção. Querê-lo eterno, por uma falta não 
eterna, é negar-lhe toda a razão de ser.

Oh! em verdade vos digo, cessai, cessai de pôr em paralelo, na 
sua eternidade, o Bem, essência do Criador, com o Mal, essência 
da criatura. Fora criar uma penalidade injustificável. Afirmai, ao 
contrário, o abrandamento gradual dos castigos e das penas pelas 
transmigrações e consagrareis a unidade divina, tendo unidos o 
sentimento e a razão.” 

Paulo, apóstolo.

Com o atrativo de recompensas e temor de castigos, procura-se estimu-
lar o homem para o bem e desviá-lo do mal. Se esses castigos, porém, 
lhe são apresentados de forma que a sua razão se recuse a admiti-los, 
nenhuma influência terão sobre ele. Longe disso, rejeitará tudo: a forma 
e o fundo. Se, ao contrário, lhe apresentarem o futuro de maneira lógica, 
ele não o repelirá. O Espiritismo lhe dá essa explicação.

A doutrina da eternidade das penas, em sentido absoluto, faz do Ente 
supremo um Deus implacável. Seria lógico dizer-se, de um soberano, 
que é muito bom, muito magnânimo, muito indulgente, que só quer a 



Das penas e gozos futuros

453

felicidade dos que o cercam, mas que ao mesmo tempo é cioso, vingati-
vo, de inflexível rigor e que pune com o castigo extremo as três quartas 
partes dos seus súditos, por uma ofensa ou uma infração de suas leis, 
mesmo quando praticada pelos que não as conheciam? Não haveria aí 
contradição? Ora, pode Deus ser menos bom do que o seria um homem?

Outra contradição. Pois que Deus tudo sabe, sabia, ao criar uma alma, 
se esta viria a falir ou não. Ela, pois, desde a sua formação, foi destinada 
à desgraça eterna. Será isto possível, racional? Com a doutrina das penas 
relativas, tudo se justifica. Deus sabia, sem dúvida, que ela faliria, mas 
lhe deu meios de se instruir pela sua própria experiência, mediante suas 
próprias faltas. É necessário que expie seus erros, para melhor se firmar 
no bem, mas a porta da esperança não se lhe fecha para sempre e Deus 
faz que, dos esforços que ela empregue para o conseguir, dependa a sua 
redenção. Isto toda gente pode compreender e a mais meticulosa lógica 
pode admitir. Menos céticos haveria, se deste ponto de vista fossem apre-
sentadas as penas futuras.

Na linguagem vulgar, a palavra eterno é muitas vezes empregada figura-
damente, para designar uma coisa de longa duração, cujo termo não se 
prevê, embora se saiba muito bem que esse termo existe. Dizemos, por 
exemplo, os gelos eternos das altas montanhas, dos polos, embora saiba-
mos, de um lado, que o mundo físico pode ter fim e, de outro lado, que 
o estado dessas regiões pode mudar pelo deslocamento normal do eixo 
da Terra, ou por um cataclismo. Assim, neste caso, o vocábulo eterno não 
quer dizer perpétuo ao infinito. Quando sofremos de uma enfermidade 
duradoura, dizemos que o nosso mal é eterno. Que há, pois, de admirar 
em que Espíritos que sofrem há anos, há séculos, há milênios mesmo, 
assim também se exprimam? Não esqueçamos, principalmente, que, não 
lhes permitindo a sua inferioridade divisar o ponto extremo do caminho, 
creem que terão de sofrer sempre, o que lhes é uma punição.

Ademais, a doutrina do fogo material, das fornalhas e das torturas, to-
madas ao Tártaro do paganismo, está hoje completamente abandonada 
pela alta teologia e só nas escolas esses aterradores quadros alegóricos ain-
da são apresentados como verdades positivas, por alguns homens mais 
zelosos do que instruídos, que assim cometem grave erro, porquanto 
as imaginações juvenis, libertando-se dos terrores, poderão ir aumen-
tar o número dos incrédulos. A Teologia reconhece hoje que a palavra 
fogo é usada figuradamente e que se deve entender como significando 



Parte Quarta – Capítulo II

454

fogo moral (974). Os que têm acompanhado, como nós, as peripécias 
da vida e dos sofrimentos de além-túmulo, por meio das comunicações 
espíritas, hão podido convencer-se de que, por nada terem de material, 
eles não são menos pungentes. Mesmo relativamente à duração, alguns 
teólogos começam a admiti-la no sentido restritivo acima indicado e 
pensam que, com efeito, a palavra  eterno se pode referir às penas em si 
mesmas, como consequência de uma lei imutável, e não à sua aplicação 
a cada indivíduo. No dia em que a religião admitir esta interpretação, 
assim como algumas outras também decorrentes do progresso das luzes, 
muitas ovelhas desgarradas reunirá.

Ressurreição da carne

1010.	 O dogma da ressurreição da carne será a consagração da reencarna-
ção ensinada pelos Espíritos?

“Como quereríeis que fosse de outro modo? Conforme sucede 
com tantas outras, estas palavras só parecem despropositadas, 
no entender de algumas pessoas, porque as tomam ao pé da le-
tra. Levam, por isso, à incredulidade. Dai-lhes uma interpreta-
ção lógica e os que chamais livres-pensadores as admitirão sem 
dificuldades, precisamente pela razão de que refletem. Por que, 
não vos enganeis, esses livres-pensadores o que mais pedem e 
desejam é crer. Têm, como os outros, ou, talvez, mais que os ou-
tros, a sede do futuro, mas não podem admitir o que a Ciência 
desmente. A doutrina da pluralidade das existências é conforme 
com a Justiça de Deus; só ela explica o que, sem ela, é inexplicá-
vel. Como havíeis de pretender que o seu princípio não estivesse 
na própria religião?” 

1011.	 Assim, pelo dogma da ressurreição da carne, a própria Igreja ensina 
a doutrina da reencarnação? 25 

25	 N.E.: Na 2ª impressão da 2a edição de O livro dos espíritos, as questões 1012 a 1019 correspondiam 
às questões 1011 a 1018 da 1a impressão da mesma edição. Esta mudança nos leva à conclusão de 
que era propósito do autor identificar pelo no 1011 a questão que se segue à de no 1010 e que ante-
cede a de no 1012, o que nos parece perfeitamente lógico. Todavia, esta identificação permaneceu 
em aberto nas demais edições francesas publicadas quando Kardec estava encarnado. Visando a dar 
referência objetiva à questão, estamos atribuindo a esta pergunta o no 1011, acreditando superar, 
com isso, o que entendemos não passar de um simples descuido de revisão gráfica.



Das penas e gozos futuros

455

“É evidente. Ademais, essa doutrina decorre de muitas coisas que 
têm passado despercebidas e que dentro em pouco se compreen-
derão neste sentido. Reconhecer-se-á em breve que o Espiritismo 
ressalta a cada passo do texto mesmo das Escrituras sagradas. Os 
Espíritos, portanto, não vêm subverter a religião, como alguns 
o pretendem. Vêm, ao contrário, confirmá-la, sancioná-la por 
provas irrecusáveis. Como, porém, são chegados os tempos de 
não mais empregarem linguagem figurada, eles se exprimem sem 
alegorias e dão às coisas sentido claro e preciso, que não possa 
estar sujeito a qualquer interpretação falsa. Eis por que, daqui a 
algum tempo, muito maior será do que é hoje o número de pes-
soas sinceramente religiosas e crentes.”

São Luís

♣Efetivamente, a Ciência demonstra a impossibilidade da ressurreição, se-
gundo a ideia vulgar. Se os despojos do corpo humano se conservassem 
homogêneos, embora dispersos e reduzidos a pó, ainda se conceberia que 
pudessem reunir-se em dado momento. As coisas, porém, não se passam 
assim. O corpo é formado de elementos diversos: oxigênio, hidrogênio, 
azoto, carbono etc. Pela decomposição, esses elementos se dispersam, mas 
para servir à formação de novos corpos, de tal sorte que uma mesma molé-
cula, de carbono, por exemplo, terá entrado na composição de muitos mi-
lhares de corpos diferentes (falamos unicamente dos corpos humanos, sem 
ter em conta os dos animais); que um indivíduo tem talvez em seu corpo 
moléculas que já pertenceram a homens das primitivas idades do mundo; 
que essas mesmas moléculas orgânicas que absorveis nos alimentos provêm, 
possivelmente, do corpo de tal outro indivíduo que conhecestes e assim por 
diante. Existindo em quantidade definida a matéria e sendo indefinidas as 
suas combinações, como poderia cada um daqueles corpos reconstituir-
-se com os mesmos elementos? Há aí impossibilidade material. Racional-
mente, pois, não se pode admitir a ressurreição da carne, senão como uma 
figura simbólica do fenômeno da reencarnação. E, então, nada mais há que 
aberre da razão, que esteja em contradição com os dados da Ciência.

É exato que, segundo o dogma, essa ressurreição só no fim dos tempos 
se dará, ao passo que, segundo a Doutrina Espírita, ocorre todos os dias. 
Nesse quadro do julgamento final, porém, não haverá uma grande e bela 
imagem a ocultar, sob o véu da alegoria, uma dessas verdades imutáveis, 



Parte Quarta – Capítulo II

456

em presença das quais deixará de haver céticos, desde que lhes seja restituí-
da a verdadeira significação? Dignem-se de meditar a teoria espírita sobre 
o futuro das almas e sobre a sorte que lhes cabe, por efeito das diferentes 
provas que lhes cumpre sofrer, e verão que, exceção feita da simultaneida-
de, o juízo que as condena ou absolve não é uma ficção, como pensam os 
incrédulos. Notemos mais que aquela teoria é a consequência natural da 
pluralidade dos mundos, hoje perfeitamente admitida, enquanto, segun-
do a doutrina do juízo final, a Terra passa por ser o único mundo habitado.

Paraíso, inferno e purgatório

1012.	 Haverá no Universo lugares circunscritos para as penas e gozos dos 
Espíritos, segundo seus merecimentos? 

“Já respondemos a esta pergunta. As penas e os gozos são ineren-
tes ao grau de perfeição dos Espíritos. Cada um tira de si mesmo 
o princípio de sua felicidade ou de sua desgraça. E como eles es-
tão por toda parte, nenhum lugar circunscrito ou fechado existe 
especialmente destinado a uma ou outra coisa. Quanto aos encar-
nados, esses são mais ou menos felizes ou desgraçados, conforme 
é mais ou menos adiantado o mundo em que habitam.” 

a) De acordo, então, com o que vindes de dizer, o inferno e o paraíso 
não existem, tais como o homem os imagina?

“São simples alegorias: por toda parte há Espíritos ditosos e indi-
tosos. Entretanto, conforme também já dissemos, os Espíritos de 
uma mesma ordem se reúnem por simpatia; mas podem reunir-se 
onde queiram, quando são perfeitos.”

A localização absoluta das regiões das penas e das recompensas só na 
imaginação do homem existe. Provém da sua tendência a materializar 
e circunscrever as coisas, cuja essência infinita não lhe é possível 
compreender.

1013.	 Que se deve entender por purgatório?

“Dores físicas e morais: o tempo da expiação. Quase sempre, na 
Terra é que fazeis o vosso purgatório e que Deus vos obriga a 
expiar as vossas faltas.”



Das penas e gozos futuros

457

O que o homem chama purgatório é igualmente uma alegoria, 
devendo-se entender como tal, não um lugar determinado, porém 
o estado dos Espíritos imperfeitos, que se acham em expiação até 
alcançarem a purificação completa, que os elevará à categoria dos 
Espíritos bem-aventurados. Operando-se essa purificação por meio 
das diversas encarnações, o purgatório consiste nas provas da vida 
corporal.

1014.	 Como se explica que Espíritos, cuja superioridade se revela na lin-
guagem de que usam, tenham respondido a pessoas muito sérias, 
a respeito do inferno e do purgatório, de conformidade com as 
ideias correntes?

“É que falam uma linguagem que possa ser compreendida pelas 
pessoas que os interrogam. Quando estas se mostram imbuídas 
de certas ideias, eles evitam chocá-las muito bruscamente, a fim 
de lhes não ferir as convicções. Se um Espírito dissesse a um mu-
çulmano, sem precauções oratórias, que Maomé não foi profeta, 
seria muito mal acolhido.”

a) Concebe-se que assim procedam os Espíritos que nos querem ins-
truir. Como, porém, se explica que, interrogados acerca da situação 
em que se achavam, alguns Espíritos tenham respondido que sofriam 
as torturas do inferno ou do purgatório?

“Quando são inferiores e ainda não completamente desma-
terializados, os Espíritos conservam uma parte de suas ideias 
terrenas e, para dar suas impressões, se servem dos termos que 
lhes são familiares. Acham-se num meio que só imperfeita-
mente lhes permite sondar o futuro. Essa a causa de alguns 
Espíritos errantes, ou recém-desencarnados, falarem como o 
fariam se estivessem encarnados. Inferno se pode traduzir por 
uma vida de provações, extremamente dolorosa, com a incer-
teza de haver outra melhor; purgatório, por uma vida também 
de provações, mas com a consciência de melhor futuro. Quan-
do experimentas uma grande dor, não costumas dizer que so-
fres como um danado? Tudo isso são apenas palavras e sempre 
ditas em sentido figurado.”



Parte Quarta – Capítulo II

458

1015.	 Que se deve entender por uma alma a penar?

“Uma alma errante e sofredora, incerta de seu futuro e à qual 
podeis proporcionar o alívio, que muitas vezes solicita, vindo 
comunicar-se convosco.” (664)

1016.	 Em que sentido se deve entender a palavra céu?

“Julgas que seja um lugar, como os campos elísios dos antigos, 
onde todos os bons Espíritos estão promiscuamente aglomera-
dos, sem outra preocupação que a de gozar, pela eternidade toda, 
de uma felicidade passiva? Não; é o espaço universal; são os pla-
netas, as estrelas e todos os mundos superiores, onde os Espíritos 
gozam plenamente de suas faculdades, sem as tribulações da vida 
material, nem as angústias peculiares à inferioridade.”

1017.	 Alguns Espíritos disseram estar habitando o quarto, o quinto céus etc. 
Que queriam dizer com isso?

“Perguntando-lhes que céu habitam, é que formais ideia de mui-
tos céus dispostos como os andares de uma casa. Eles, então, 
respondem de acordo com a vossa linguagem. Por estas palavras 
— quarto e quinto céus —, porém, exprimem diferentes graus 
de purificação e, por conseguinte, de felicidade. É exatamente 
como quando se pergunta a um Espírito se está no inferno. Se 
for desgraçado, dirá — sim, porque, para ele, inferno é sinônimo 
de sofrimento. Sabe, porém, muito bem que não é uma fornalha. 
Um pagão diria estar no Tártaro.”

O mesmo ocorre com outras expressões análogas, tais como: cidade das 
flores, cidade dos eleitos, primeira, segunda, ou terceira esfera etc., que 
apenas são alegorias usadas por alguns Espíritos, quer como figuras, 
quer, algumas vezes, por ignorância da realidade das coisas, e até das 
mais simples noções científicas.

De acordo com a ideia restrita que se fazia outrora dos lugares das penas 
e das recompensas e, sobretudo, de acordo com a opinião de que a Terra 
era o centro do Universo, de que o firmamento formava uma abóbada 
e que havia uma região das estrelas, o céu era situado no alto e o inferno 
embaixo. Daí as expressões: subir ao céu, estar no mais alto dos céus, ser 
precipitado nos infernos. Hoje, que a Ciência demonstrou ser a Terra 
apenas, entre tantos milhões de outros, um dos menores mundos, sem 



Das penas e gozos futuros

459

importância especial; que traçou a história da sua formação e lhe descre-
veu a constituição; que provou ser infinito o Espaço, não haver alto nem 
baixo no Universo, teve-se que renunciar a situar o céu acima das nuvens 
e o inferno nos lugares inferiores. Quanto ao purgatório, nenhum lugar 
lhe fora designado. Estava reservado ao Espiritismo dar de tudo isso a 
explicação mais racional, mais grandiosa e, ao mesmo tempo, mais con-
soladora para a Humanidade. Pode-se assim dizer que trazemos em nós 
mesmos o nosso inferno e o nosso paraíso. O purgatório, achamo-lo na 
encarnação, nas vidas corporais ou físicas.

1018.	 Em que sentido se devem entender estas palavras do Cristo: Meu 
Reino não é deste mundo?

“Respondendo assim, o Cristo falava em sentido figurado. Que-
ria dizer que o seu reinado se exerce unicamente sobre os corações 
puros e desinteressados. Ele está onde quer que domine o amor 
do bem. Ávidos, porém, das coisas deste mundo e apegados aos 
bens da Terra, os homens com Ele não estão.”

1019.	 Poderá jamais implantar-se na Terra o reinado do bem?

“O bem reinará na Terra quando, entre os Espíritos que a vêm ha-
bitar, os bons predominarem, porque, então, farão que aí reinem o 
amor e a justiça, fonte do bem e da felicidade. Por meio do progres-
so moral e praticando as Leis de Deus é que o homem atrairá para a 
Terra os bons Espíritos e dela afastará os maus. Estes, porém, não a 
deixarão, senão quando daí estejam banidos o orgulho e o egoísmo.

Predita foi a transformação da Humanidade e vos avizinhais 
do momento em que se dará, momento cuja chegada apressam 
todos os homens que auxiliam o progresso. Essa transformação 
se verificará por meio da encarnação de Espíritos melhores, que 
constituirão na Terra uma geração nova. Então, os Espíritos dos 
maus, que a morte vai ceifando dia a dia, e todos os que tentem 
deter a marcha das coisas serão daí excluídos, pois que viriam 
a estar deslocados entre os homens de bem, cuja felicidade 
perturbariam. Irão para mundos novos, menos adiantados, 
desempenhar missões penosas, trabalhando pelo seu próprio 
adiantamento, ao mesmo tempo que trabalharão pelo de seus 



Parte Quarta – Capítulo II

460

irmãos ainda mais atrasados. Neste banimento de Espíritos da 
Terra transformada, não percebeis a sublime alegoria do Paraíso 
perdido e, na vinda do homem para a Terra em semelhantes 
condições, trazendo em si o gérmen de suas paixões e os vestí-
gios da sua inferioridade primitiva, não descobris a não menos 
sublime alegoria do pecado original? Considerado deste ponto 
de vista, o pecado original se prende à natureza ainda imperfeita 
do homem que, assim, só é responsável por si mesmo, pelas suas 
próprias faltas e não pelas de seus pais.

Todos vós, homens de fé e de boa vontade, trabalhai, portanto, 
com ânimo e zelo na grande obra da regeneração, que colhe-
reis pelo cêntuplo o grão que houverdes semeado. Ai dos que 
fecham os olhos à luz! Preparam para si mesmos longos séculos 
de trevas e decepções. Ai dos que fazem dos bens deste mun-
do a fonte de todas as suas alegrias! Terão que sofrer privações 
muito mais numerosas do que os gozos de que desfrutaram! Ai, 
sobretudo, dos egoístas! Não acharão quem os ajude a carregar 
o fardo de suas misérias.” 

São Luís



CONCLUSÃO

I
Quem, de magnetismo terrestre, apenas conhecesse o brinquedo dos 

patinhos imantados que, sob a ação do ímã, se movimentam em todas as 
direções numa bacia com água, dificilmente poderia compreender que ali 
está o segredo do mecanismo do Universo e da marcha dos mundos. O 
mesmo se dá com quem, do Espiritismo, apenas conhece o movimento das 
mesas, no qual só vê um divertimento, um passatempo, sem compreender 
que esse fenômeno tão simples e vulgar, que a antiguidade e até povos 
semisselvagens conheceram, possa ter ligação com as mais graves questões 
da ordem social. Efetivamente, para o observador superficial, que relação 
pode ter com a moral e o futuro da Humanidade uma mesa que se move? 
Quem quer, porém, que reflita se lembrará de que de uma simples panela a 
ferver e cuja tampa se erguia continuamente, fato que também ocorre des-
de toda a antiguidade, saiu o possante motor com que o homem transpõe 
o espaço e suprime as distâncias.

Pois bem! sabei, vós que não credes senão no que pertence ao mundo 
material, que dessa mesa, que gira e vos faz sorrir desdenhosamente, saiu 
uma ciência, assim como a solução dos problemas que nenhuma filosofia 
pudera ainda resolver. Apelo para todos os adversários de boa-fé e os adjuro 
a que digam se se deram ao trabalho de estudar o que criticam. Porque, em 
boa lógica, a crítica só tem valor quando o crítico é conhecedor daquilo 
de que fala. Zombar de uma coisa que se não conhece, que se não sondou 
com o escalpelo do observador consciencioso, não é criticar, é dar prova 
de leviandade e triste mostra de falta de critério. Certamente que, se hou-
véssemos apresentado esta filosofia como obra de um cérebro humano, 



Conclusão

462

menos desdenhoso tratamento encontraria e teria merecido as honras do 
exame dos que pretendem dirigir a opinião. Vem ela, porém, dos Espíritos. 
Que absurdo! Mal lhe dispensam um simples olhar. Julgam-na pelo título, 
como o macaco da fábula julgava da noz pela casca.

Fazei, se quiserdes, abstração da sua origem. Suponde que este livro 
é obra de um homem e dizei, do íntimo e em consciência, se, depois de o 
terdes lido seriamente, achais nele matéria para zombaria.

II
O Espiritismo é o mais terrível antagonista do materialismo; não 

é, pois, de admirar que tenha por adversários os materialistas. Como o 
materialismo é uma doutrina cujos adeptos mal ousam confessar que o 
são (prova de que não se consideram muito fortes e têm a dominá-los a 
consciência), eles se acobertam com o manto da razão e da ciência. E, coi-
sa estranha, os mais céticos chegam a falar em nome da religião, que não 
conhecem e não compreendem melhor que ao Espiritismo. Por ponto de 
mira tomam o maravilhoso e o sobrenatural, que não admitem. Ora, dizem, 
pois que o Espiritismo se funda no maravilhoso, não pode deixar de ser 
uma suposição ridícula. Não refletem que, condenando, sem restrições, o 
maravilhoso e o sobrenatural, também condenam a religião.

Com efeito, a religião se funda na revelação e nos milagres. Ora, que 
é a revelação, senão um conjunto de comunicações extraterrenas? Todos os 
autores sagrados, desde Moisés, têm falado dessa espécie de comunicações. 
Que são os milagres, senão fatos maravilhosos e sobrenaturais, por exce-
lência, visto que, no sentido litúrgico, constituem derrogações das Leis da 
Natureza? Logo, rejeitando o maravilhoso e o sobrenatural, eles rejeitam as 
bases mesmas da religião. Não é deste ponto de vista, porém, que devemos 
encarar a questão.

Ao Espiritismo não compete examinar se há ou não milagres, isto é, 
se em certos casos houve Deus por bem derrogar as leis eternas que regem o 
Universo. Permite, a este respeito, inteira liberdade de crença. Diz e prova 
que os fenômenos em que se baseia, de sobrenaturais só têm a aparência. 
E parecem tais a algumas pessoas, apenas porque são insólitos e diferentes 
dos fatos conhecidos. Não são, contudo, mais sobrenaturais do que todos 
os fenômenos, cuja explicação a Ciência hoje dá e que pareceram maravi-
lhosos noutra época. Todos os fenômenos espíritas, sem exceção, resultam 



Conclusão

463

de leis gerais. Revelam-nos uma das forças da Natureza, força desconheci-
da, ou, por melhor dizer, incompreendida até agora, mas que a observação 
demonstra estar na ordem das coisas.

Assim, pois, o Espiritismo se apoia menos no maravilhoso e no 
sobrenatural do que a própria religião. Conseguintemente, os que o ata-
cam por esse lado mostram que o não conhecem e, ainda quando fossem 
os maiores sábios, lhes diríamos: se a vossa ciência, que vos instruiu em 
tantas coisas, não vos ensinou que o domínio da Natureza é infinito, sois 
apenas meio sábios.

III
Dizeis que desejais curar o vosso século de uma mania que ameaça 

invadir o mundo. Preferiríeis que o mundo fosse invadido pela increduli-
dade que procurais propagar? A que se deve atribuir o relaxamento dos la-
ços de família e a maior parte das desordens que minam a sociedade, senão 
à ausência de toda crença? Demonstrando a existência e a imortalidade da 
alma, o Espiritismo reaviva a fé no futuro, levanta os ânimos abatidos, faz 
suportar com resignação as vicissitudes da vida. Ousaríeis chamar a isto um 
mal? Duas doutrinas se defrontam: uma, que nega o futuro; outra, que lhe 
proclama e prova a existência; uma, que nada explica, outra, que explica 
tudo e que, por isso mesmo, se dirige à razão; uma, que é a sanção do egoís
mo; outra, que oferece base à justiça, à caridade e ao amor do próximo. A 
primeira somente mostra o presente e aniquila toda esperança; a segunda 
consola e desvenda o vasto campo do futuro. Qual a mais perniciosa?

Algumas pessoas, dentre as mais céticas, se fazem apóstolos da fra-
ternidade e do progresso, mas a fraternidade pressupõe desinteresse, abne-
gação da personalidade. Onde há verdadeira fraternidade, o orgulho é uma 
anomalia. Com que direito impondes um sacrifício àquele a quem dizeis 
que, com a morte, tudo se lhe acabará; que amanhã, talvez, ele não será 
mais do que uma velha máquina desmantelada e atirada ao monturo? Que 
razões terá ele para impor a si mesmo uma privação qualquer? Não será 
mais natural que trate de viver o melhor possível, durante os breves instan-
tes que lhe concedeis? Daí o desejo de possuir muito para melhor gozar. 
Do desejo nasce a inveja dos que possuem mais e, dessa inveja à vontade de 
apoderar-se do que a estes pertence, o passo é curto. Que é que o detém? 
A lei? A lei, porém, não abrange todos os casos. Direis que a consciência, 



Conclusão

464

o sentimento do dever, mas em que baseais o sentimento do dever? Terá 
razão de ser esse sentimento, de par com a crença de que tudo se acaba com 
a vida? Onde essa crença exista, uma só máxima é racional: cada um por si, 
não passando de vãs palavras as ideias de fraternidade, de consciência, de 
dever, de humanidade, mesmo de progresso.

Oh! vós que proclamais semelhantes doutrinas, não sabeis quão 
grande é o mal que fazeis à sociedade, nem de quantos crimes assumis a 
responsabilidade! Para o cético, tal coisa não existe. Só à matéria rende 
ele homenagem.

IV26

O progresso da Humanidade tem seu princípio na aplicação da lei 
de justiça, de amor e de caridade, lei que se funda na certeza do futuro. 
Tirai-lhe essa certeza e lhe tirareis a pedra fundamental. Dessa lei derivam 
todas as outras, porque ela encerra todas as condições da felicidade do 
homem. Só ela pode curar as chagas da sociedade. Comparando as idades 
e os povos, pode ele avaliar quanto a sua condição melhora, à medida que 
essa lei vai sendo mais bem compreendida e melhor praticada. Ora, se, 
aplicando-a parcial e incompletamente, aufere o homem tanto bem, que 
não conseguirá quando fizer dela a base de todas as suas instituições sociais! 
Será isso possível? Certo, porquanto, desde que ele já deu dez passos, pos-
sível lhe é dar vinte e assim por diante.

Do futuro se pode, pois, julgar pelo passado. Já vemos que pouco 
a pouco se extinguem as antipatias de povo para povo. Diante da civiliza-
ção, diminuem as barreiras que os separavam. De um extremo a outro do 
mundo, eles se estendem as mãos. Maior justiça preside à elaboração das 
leis internacionais. As guerras se tornam cada vez mais raras e não excluem 
os sentimentos de humanidade. Nas relações, a uniformidade se vai esta-
belecendo. Apagam-se as distinções de raças e de castas e os que professam 
crenças diversas impõem silêncio aos prejuízos de seita, para se confundi-
rem na adoração de um único Deus. Falamos dos povos que marcham à 
testa da civilização. (789 e 793)

A todos estes respeitos, no entanto, longe ainda estamos da perfeição 
e muitas ruínas antigas ainda se têm que abater, até que não restem mais 
vestígios da barbaria. Poderão acaso essas ruínas sustentar-se contra a força 

26	  N.E.: Ver Nota explicativa, p. 477.



Conclusão

465

irresistível do progresso, contra essa força viva que é, em si mesma, uma 
Lei da Natureza? Sendo a geração atual mais adiantada do que a anterior, 
por que não o será mais do que a presente a que lhe há de suceder? Sê-lo-á, 
pela força das coisas. Primeiro, porque, com as gerações, todos os dias se 
extinguem alguns campeões dos velhos abusos, o que permite à sociedade 
formar-se de elementos novos, livres dos velhos preconceitos. Em segundo 
lugar, porque, desejando o progresso, o homem estuda os obstáculos e se 
aplica a removê-los.

Desde que é incontestável o movimento progressivo, não há que 
duvidar do progresso vindouro. O homem quer ser feliz e é natural esse 
desejo. Ora, buscando progredir, o que ele procura é aumentar a soma da 
sua felicidade, sem o que o progresso careceria de objeto. Em que consisti-
ria para ele o progresso, se lhe não devesse melhorar a posição?

Quando, porém, conseguir a soma de gozos que o progresso intelec-
tual lhe pode proporcionar, verificará que não está completa a sua felicida-
de. Reconhecerá ser esta impossível, sem a segurança nas relações sociais, 
segurança que somente no progresso moral lhe será dado achar. Logo, pela 
força mesma das coisas, ele próprio dirigirá o progresso para essa senda e o 
Espiritismo lhe oferecerá a mais poderosa alavanca para alcançar tal objetivo.

V
Os que dizem que as crenças espíritas ameaçam invadir o mundo, 

proclamam, ipso facto, a força do Espiritismo, porque jamais poderia tor-
nar-se universal uma ideia sem fundamento e destituída de lógica. Assim, 
se o Espiritismo se implanta por toda parte, se, principalmente nas classes 
cultas, recruta adeptos, como todos facilmente reconhecerão, é que tem 
um fundo de verdade. Baldados, contra essa tendência, serão todos os es-
forços dos seus detratores e a prova é que o próprio ridículo, de que pro-
curam cobri-lo, longe de lhe amortecer o ímpeto, parece ter-lhe dado novo 
vigor, resultado que plenamente justifica o que repetidas vezes os Espíritos 
hão dito: “Não vos inquieteis com a oposição; tudo o que contra vós fize-
rem se tornará a vosso favor e os vossos maiores adversários, sem o quererem, 
servirão à vossa causa. Contra a vontade de Deus não poderá prevalecer a 
má vontade dos homens”.

Por meio do Espiritismo, a Humanidade tem que entrar numa nova 
fase, a do progresso moral que lhe é consequência inevitável. Não mais, 



Conclusão

466

pois, vos espanteis da rapidez com que as ideias espíritas se propagam. A 
causa dessa celeridade reside na satisfação que trazem a todos os que as 
aprofundam e que nelas veem alguma coisa mais do que fútil passatempo. 
Ora, como cada um o que acima de tudo quer é a sua felicidade, nada há 
de surpreendente em que cada um se apegue a uma ideia que faz ditosos 
os que a esposam.

Três períodos distintos apresenta o desenvolvimento dessas ideias: 
primeiro, o da curiosidade, que a singularidade dos fenômenos produzidos 
desperta; segundo, o do raciocínio e da filosofia; terceiro, o da aplicação 
e das consequências. O período da curiosidade passou; a curiosidade dura 
pouco. Uma vez satisfeita, muda de objeto. O mesmo não acontece com o 
que desafia a meditação séria e o raciocínio. Começou o segundo período, 
o terceiro virá inevitavelmente.

O Espiritismo progrediu principalmente depois que foi sendo mais 
bem compreendido na sua essência íntima, depois que lhe perceberam o 
alcance, porque tange a corda mais sensível do homem: a da sua felicidade, 
mesmo neste mundo. Aí a causa da sua propagação, o segredo da força 
que o fará triunfar. Enquanto a sua influência não atinge as massas, ele vai 
felicitando os que o compreendem. Mesmo os que nenhum fenômeno têm 
testemunhado, dizem: à parte esses fenômenos, há a filosofia, que me ex-
plica o que NENHUMA OUTRA me havia explicado. Nela encontro, por 
meio unicamente do raciocínio, uma solução racional para os problemas 
que no mais alto grau interessam ao meu futuro. Ela me dá calma, firmeza, 
confiança; livra-me do tormento da incerteza. Ao lado de tudo isto, secun-
dária se torna a questão dos fatos materiais.

Quereis, vós todos que o atacais, um meio de combatê-lo com êxi-
to? Aqui o tendes. Substituí-o por alguma coisa melhor; indicai solução 
MAIS FILOSÓFICA para todas as questões que ele resolveu; dai ao ho-
mem OUTRA CERTEZA que o faça mais feliz, porém compreendei bem 
o alcance desta palavra certeza, porquanto o homem não aceita, como 
certo, senão o que lhe parece lógico. Não vos contenteis com dizer: isto não 
é assim; demasiado fácil é semelhante afirmativa. Provai, não por negação, 
mas por fatos, que isto não é real, nunca o foi e NÃO PODE ser. Se não 
é, dizei o que o é, em seu lugar. Provai, finalmente, que as consequências 
do Espiritismo não são tornar melhor o homem e, portanto, mais feliz, 
pela prática da mais pura moral evangélica, moral a que se tecem muitos 



Conclusão

467

louvores, mas que muito pouco se pratica. Quando houverdes feito isso, 
tereis o direito de o atacar.

O Espiritismo é forte porque assenta sobre as próprias bases da reli-
gião: Deus, a alma, as penas e as recompensas futuras; sobretudo, porque 
mostra que essas penas e recompensas são consequências naturais da vida 
terrestre e, ainda, porque, no quadro que apresenta do futuro, nada há que 
a razão mais exigente possa recusar.

Que compensação ofereceis aos sofrimentos deste mundo, vós cuja 
doutrina consiste unicamente na negação do futuro? Enquanto vos apoiais 
na incredulidade, ele se apoia na confiança em Deus; ao passo que convida 
os homens à felicidade, à esperança, à verdadeira fraternidade, vós lhes ofe-
receis o nada por perspectiva e o egoísmo por consolação. Ele tudo explica, 
vós nada explicais. Ele prova pelos fatos, vós nada provais. Como quereis 
que se hesite entre as duas doutrinas?

VI
Falsíssima ideia formaria do Espiritismo quem julgasse que a sua 

força lhe vem da prática das manifestações materiais e que, portanto, obs-
tando-se a tais manifestações, se lhe terá minado a base. Sua força está na 
sua filosofia, no apelo que dirige à razão, ao bom senso. Na antiguidade, 
era objeto de estudos misteriosos, que cuidadosamente se ocultavam do 
vulgo. Hoje, para ninguém tem segredos. Fala uma linguagem clara, sem 
ambiguidades. Nada há nele de místico, nada de alegorias suscetíveis de 
falsas interpretações. Quer ser por todos compreendido, porque chegados 
são os tempos de fazer-se que os homens conheçam a verdade. Longe de 
se opor à difusão da luz, deseja-a para todo o mundo. Não reclama crença 
cega; quer que o homem saiba por que crê. Apoiando-se na razão, será 
sempre mais forte do que os que se apoiam no nada.

Os obstáculos que tentassem oferecer à liberdade das manifesta-
ções poderiam pôr-lhe fim? Não, porque produziriam o efeito de todas as 
perseguições: o de excitar a curiosidade e o desejo de conhecer o que foi 
proibido. De outro lado, se as manifestações espíritas fossem privilégio de 
um único homem, sem dúvida que, segregado esse homem, as manifesta-
ções cessariam. Infelizmente para os seus adversários, elas estão ao alcan-
ce de toda gente e todos a elas recorrem, desde o mais pequenino até o 
mais graduado, desde o palácio até a mansarda. Poderão proibir que sejam 



Conclusão

468

obtidas em público. Sabe-se, porém, precisamente que em público não 
é onde melhor se dão e sim na intimidade. Ora, podendo todos ser mé-
diuns, quem poderá impedir que uma família, no seu lar; um indivíduo, 
no silêncio de seu gabinete; o prisioneiro, no seu cubículo, entrem em 
comunicação com os Espíritos, a despeito dos esbirros e mesmo na pre-
sença deles? Se as proibirem num país, poderão obstar a que se verifiquem 
nos países vizinhos, no mundo inteiro, uma vez que nos dois continentes 
não há lugar onde não existam médiuns? Para se encarcerarem todos os 
médiuns, preciso fora que se encarcerasse a metade do gênero humano. 
Chegassem mesmo, o que não seria mais fácil, a queimar todos os livros 
espíritas e no dia seguinte estariam reproduzidos, porque inatacável é a 
fonte donde dimanam e porque ninguém pode encarcerar ou queimar os 
Espíritos, seus verdadeiros autores.

O Espiritismo não é obra de um homem. Ninguém pode inculcar-se 
como seu criador, pois tão antigo é ele quanto a Criação. Encontramo-lo 
por toda parte, em todas as religiões, principalmente na religião Católica e 
aí com mais autoridade do que em todas as outras, porquanto nela se nos 
depara o princípio de tudo que há nele: os Espíritos em todos os graus de 
elevação, suas relações ocultas e ostensivas com os homens, os anjos guar-
diães, a reencarnação, a emancipação da alma durante a vida, a dupla vista, 
todos os gêneros de manifestações, as aparições e até as aparições tangíveis. 
Quanto aos demônios, esses não são senão os maus Espíritos e, salvo a 
crença de que aqueles foram destinados a permanecer perpetuamente no 
mal, ao passo que a senda do progresso se conserva aberta aos segundos, 
não há entre uns e outros mais do que simples diferença de nomes.

Que faz a moderna ciência espírita? Reúne em corpo de doutrina o 
que estava esparso; explica, com os termos próprios, o que só era dito em 
linguagem alegórica; poda o que a superstição e a ignorância engendraram, 
para só deixar o que é real e positivo. Esse o seu papel. O de fundadora não 
lhe pertence. Mostra o que existe, coordena, porém não cria, por isso que 
suas bases são de todos os tempos e de todos os lugares. Quem, pois, ou-
saria considerar-se bastante forte para abafá-la com sarcasmos, ou, ainda, 
com perseguições? Se a proscreverem de um lado, renascerá noutras partes, 
no próprio terreno donde a tenham banido, porque ela está na Natureza 
e ao homem não é dado aniquilar uma força da Natureza, nem opor veto 
aos decretos de Deus.



Conclusão

469

Que interesse, ademais, haveria em obstar-se a propagação das ideias 
espíritas? É exato que elas se erguem contra os abusos que nascem do or-
gulho e do egoísmo, mas, se é certo que desses abusos há quem aprovei-
te, à coletividade humana eles prejudicam. A coletividade, portanto, será 
favorável a tais ideias, contando-se-lhes por adversários sérios apenas os 
interessados em manter aqueles abusos. As ideias espíritas, ao contrário, 
são um penhor de ordem e tranquilidade, porque, pela sua influência, os 
homens se tornam melhores uns para com os outros, menos ávidos das 
coisas materiais e mais resignados aos decretos da Providência.

VII
O Espiritismo se apresenta sob três aspectos diferentes: o das ma-

nifestações, o dos princípios e da filosofia que delas decorrem e o da apli-
cação desses princípios. Daí, três classes, ou, antes, três graus de adeptos: 
1o os que creem nas manifestações e se limitam a comprová-las; para es-
ses, o Espiritismo é uma ciência experimental; 2o os que lhe percebem as 
consequências morais; 3o os que praticam ou se esforçam por praticar essa 
moral. Qualquer que seja o ponto de vista, científico ou moral, sob que 
considerem esses estranhos fenômenos, todos compreendem constituírem 
eles uma ordem, inteiramente nova, de ideias, que surge e da qual não 
pode deixar de resultar uma profunda modificação no estado da Humani-
dade e compreendem igualmente que essa modificação não pode deixar de 
operar-se no sentido do bem.

Quanto aos adversários, também podemos classificá-los em três ca-
tegorias. 1a) A dos que negam sistematicamente tudo o que é novo, ou 
deles não venha, e que falam sem conhecimento de causa. A esta classe 
pertencem todos os que não admitem senão o que possa ter o testemunho 
dos sentidos. Nada viram, nada querem ver e ainda menos aprofundar. 
Ficariam mesmo aborrecidos se vissem as coisas muito claramente, porque 
forçoso lhes seria convir em que não têm razão. Para eles, o Espiritismo é 
uma quimera, uma loucura, uma utopia, não existe: está dito tudo. São os 
incrédulos de caso pensado. Ao lado desses, podem colocar-se os que não 
se dignam de dar aos fatos a mínima atenção, sequer por desencargo de 
consciência, a fim de poderem dizer: Quis ver e nada vi. Não compreen
dem que seja preciso mais de meia hora para alguém se inteirar de uma 
ciência. 2a) A dos que, sabendo muito bem o que pensar da realidade dos 



Conclusão

470

fatos, os combatem, todavia, por motivos de interesse pessoal. Para es-
tes, o Espiritismo existe, mas lhe receiam as consequências. Atacam-no 
como a um inimigo. 3a) A dos que acham na moral espírita uma censura 
por demais severa aos seus atos ou às suas tendências. Tomado ao sério, 
o Espiritismo os embaraçaria; não o rejeitam, nem o aprovam: preferem 
fechar os olhos. Os primeiros são movidos pelo orgulho e pela presunção; 
os segundos, pela ambição; os terceiros, pelo egoísmo. Concebe-se que, ne-
nhuma solidez tendo, essas causas de oposição venham a desaparecer com 
o tempo, pois em vão procuraríamos uma quarta classe de antagonistas, a 
dos que em patentes provas contrárias se apoiassem demonstrando estudo 
laborioso e porfiado da questão. Todos apenas opõem a negação, nenhum 
aduz demonstração séria e irrefutável.

Fora presumir demais da natureza humana supor que ela possa 
transformar-se de súbito, por efeito das ideias espíritas. A ação que estas 
exercem não é certamente idêntica, nem do mesmo grau, em todos os que 
as professam, mas o resultado dessa ação, qualquer que seja, ainda que ex-
tremamente fraco, representa sempre uma melhora. Será, quando menos, 
o de dar a prova da existência de um mundo extracorpóreo, o que implica 
a negação das doutrinas materialistas. Isto deriva da só observação dos 
fatos, porém, para os que compreendem o Espiritismo filosófico e nele 
veem outra coisa, que não somente fenômenos mais ou menos curiosos, 
diversos são os seus efeitos.

O primeiro e mais geral consiste em desenvolver o sentimento reli-
gioso até naquele que, sem ser materialista, olha com absoluta indiferença 
para as questões espirituais. Daí lhe advém o desprezo pela morte. Não 
dizemos o desejo de morrer; longe disso, porquanto o espírita defenderá 
sua vida como qualquer outro, mas uma indiferença que o leva a aceitar, 
sem queixa, nem pesar, uma morte inevitável, como coisa mais de alegrar 
do que de temer, pela certeza que tem do estado que se lhe segue.

O segundo efeito, quase tão geral quanto o primeiro, é a resigna-
ção nas vicissitudes da vida. O Espiritismo dá a ver as coisas de tão alto, 
que, perdendo a vida terrena três quartas partes da sua importância, o 
homem não se aflige tanto com as tribulações que a acompanham. Daí, 
mais coragem nas aflições, mais moderação nos desejos. Daí, também, o 
banimento da ideia de abreviar os dias da existência, por isso que a ciência 
espírita ensina que, pelo suicídio, sempre se perde o que se queria ganhar.  



Conclusão

471

A certeza de um futuro, que temos a faculdade de tornar feliz, a possibili-
dade de estabelecermos relações com os entes que nos são caros, oferecem 
ao espírita suprema consolação. O horizonte se lhe dilata ao infinito, graças 
ao espetáculo, a que assiste incessantemente, da vida de além-túmulo, cujas 
misteriosas profundezas lhe é facultado sondar.

O terceiro efeito é o de estimular no homem a indulgência para com 
os defeitos alheios. Todavia, cumpre dizê-lo, o princípio egoísta e tudo que 
dele decorre são o que há de mais tenaz no homem e, por conseguinte, de 
mais difícil de desarraigar. Toda gente faz voluntariamente sacrifícios, con-
tanto que nada custem e de nada privem. Para a maioria dos homens, o di-
nheiro tem ainda irresistível atrativo e bem poucos compreendem a palavra 
supérfluo, quando de suas pessoas se trata. Por isso mesmo, a abnegação da 
personalidade constitui sinal de grandíssimo progresso.

VIII
Perguntam algumas pessoas: Ensinam os Espíritos qualquer moral 

nova, qualquer coisa superior ao que disse o Cristo? Se a moral deles não 
é senão a do Evangelho, de que serve o Espiritismo? Este raciocínio se 
assemelha notavelmente ao do califa Omar, com relação à Biblioteca de 
Alexandria: “Se ela não contém”, dizia ele, “mais do que o que está no 
Alcorão, é inútil. Logo deve ser queimada. Se contém coisa diversa, é noci-
va. Logo, também deve ser queimada”. 

Não, o Espiritismo não traz moral diferente da de Jesus. Pergun-
tamos, então, por nossa vez: Antes que viesse o Cristo, não tinham os 
homens a lei dada por Deus a Moisés? A doutrina do Cristo não se acha 
contida no Decálogo? Dir-se-á, por isso, que a moral de Jesus era inútil? 
Perguntaremos, ainda, aos que negam utilidade à moral espírita: Por que 
tão pouco praticada é a do Cristo? E por que, exatamente os que com 
justiça lhe proclamam a sublimidade, são os primeiros a violar-lhe o pre-
ceito capital: o da caridade universal? Os Espíritos vêm não só confirmá-
-la, mas também mostrar-nos a sua utilidade prática. Tornam inteligíveis 
e patentes verdades que haviam sido ensinadas sob a forma alegórica. E, 
justamente com a moral, trazem-nos a definição dos mais abstratos pro-
blemas da Psicologia.

Jesus veio mostrar aos homens o caminho do verdadeiro bem. Por 
que, tendo-o enviado para fazer lembrada sua Lei que estava esquecida, 



Conclusão

472

não havia Deus de enviar hoje os Espíritos, a fim de a lembrarem nova-
mente aos homens, e com maior precisão, quando eles a olvidam, para 
tudo sacrificar ao orgulho e à cobiça? Quem ousaria pôr limites ao poder 
de Deus e traçar-lhe normas? Quem nos diz que, como o afirmam os Es-
píritos, não estão chegados os tempos preditos e que não chegamos aos em 
que verdades malcompreendidas, ou falsamente interpretadas, devam ser 
ostensivamente reveladas ao gênero humano, para lhe apressar o adianta-
mento? Não haverá alguma coisa de providencial nessas manifestações que 
se produzem simultaneamente em todos os pontos do Globo?

	 Não é um único homem, um profeta quem nos vem advertir. A luz 
surge por toda parte. É todo um mundo novo que se desdobra às nossas 
vistas. Assim como a invenção do microscópio nos revelou o mundo dos 
infinitamente pequenos, de que não suspeitávamos; assim como o telescó-
pio nos revelou milhões de mundos de cuja existência também não suspei-
távamos, as comunicações espíritas nos revelam o mundo invisível que nos 
cerca, nos acotovela constantemente e que, à nossa revelia, toma parte em 
tudo o que fazemos.

Decorrido que seja mais algum tempo, a existência desse mundo, 
que nos espera, se tornará tão incontestável como a do mundo micros-
cópico e dos globos disseminados pelo Espaço. Nada, então, valerá o nos 
terem feito conhecer um mundo todo; o nos haverem iniciado nos misté-
rios da vida de além-túmulo? É exato que essas descobertas, se se lhes pode 
dar este nome, contrariam algum tanto certas ideias aceitas, mas não é real 
que todas as grandes descobertas científicas hão igualmente modificado, 
subvertido até, as mais correntes ideias? E o nosso amor-próprio não teve 
que se curvar diante da evidência? O mesmo acontecerá com relação ao 
Espiritismo, que, em breve, gozará do direito de cidade entre os conheci-
mentos humanos.

As comunicações com os seres de além-túmulo deram em resultado 
fazer-nos compreender a vida futura, fazer-nos vê-la, iniciar-nos no co-
nhecimento das penas e gozos que nos estão reservados, de acordo com os 
nossos méritos e, desse modo, encaminhar para o espiritualismo os que no 
homem somente viam a matéria, a máquina organizada. Razão, portanto, 
tivemos para dizer que o Espiritismo, com os fatos, matou o materialismo. 
Fosse este único resultado por ele produzido e já muita gratidão lhe deveria 
a ordem social. Ele, porém, faz mais: mostra os inevitáveis efeitos do mal 



Conclusão

473

e, conseguintemente, a necessidade do bem. Muito maior do que se pen-
sa é, e cresce todos os dias, o número daqueles em que ele há melhorado 
os sentimentos, neutralizado as más tendências e desviado do mal. É que 
para esses o futuro deixou de ser coisa imprecisa, simples esperança, por se 
haver tornado uma verdade que se compreende e explica, quando se veem 
e ouvem os que partiram lamentar-se ou felicitar-se pelo que fizeram na 
Terra. Quem disso é testemunha entra a refletir e sente a necessidade de a 
si mesmo se conhecer, julgar e emendar.

IX
Os adversários do Espiritismo não se esqueceram de armar-se con-

tra ele de algumas divergências de opiniões sobre certos pontos de dou-
trina. Não é de admirar que, no início de uma ciência, quando ainda 
são incompletas as observações e cada um a considera do seu ponto de 
vista, apareçam sistemas contraditórios, mas três quartos desses sistemas 
já caíram diante de um estudo mais aprofundado, a começar pelo que 
atribuía todas as comunicações ao Espírito do mal, como se a Deus fora 
impossível enviar bons Espíritos aos homens: doutrina absurda, porque 
os fatos a desmentem; ímpia, porque importa na negação do poder e da 
bondade do Criador.

Os Espíritos sempre disseram que nos não inquietássemos com essas 
divergências e que a unidade se estabeleceria. Ora, a unidade já se fez quan-
to à maioria dos pontos e as divergências tendem cada vez mais a desapa-
recer. Tendo-se-lhes perguntado: Enquanto se não faz a unidade, sobre que 
pode o homem, imparcial e desinteressado, basear-se para formar juízo? 
Eles responderam:

“Nuvem alguma obscurece a luz verdadeiramente pura; o diamante 
sem jaça é o que tem mais valor: julgai, pois, dos Espíritos pela pureza 
de seus ensinos. Não olvideis que, entre eles, há os que ainda se não des-
pojaram das ideias que levaram da vida terrena. Sabei distingui-los pela 
linguagem de que usam. Julgai-os pelo conjunto do que vos dizem, vede se 
há encadeamento lógico nas suas ideias; se nestas nada revela ignorância, 
orgulho ou malevolência; em suma, se suas palavras trazem todas o cunho 
de sabedoria que a verdadeira superioridade manifesta. Se o vosso mundo 
fosse inacessível ao erro, seria perfeito, e longe disso se acha ele. Ainda 
estais aprendendo a distinguir do erro a verdade. Faltam-vos as lições da 



Conclusão

474

experiência para exercitar o vosso juízo e fazer-vos avançar. A unidade se 
produzirá do lado em que o bem jamais esteve de mistura com o mal; desse 
lado é que os homens se coligarão pela força mesma das coisas, porquanto 
reconhecerão que aí é que está a verdade.

“Aliás, que importam algumas dissidências, mais de forma que de 
fundo! Notai que os princípios fundamentais são os mesmos por toda par-
te e vos hão de unir num pensamento comum: o amor de Deus e a prática 
do bem. Quaisquer que se suponham ser o modo de progressão ou as con-
dições normais da existência futura, o objetivo final é um só: fazer o bem. 
Ora, não há duas maneiras de fazê-lo.”

Se é certo que, entre os adeptos do Espiritismo, se contam os que 
divergem de opinião sobre alguns pontos da teoria, menos certo não é 
que todos estejam de acordo quanto aos pontos fundamentais. Há, por-
tanto, unidade, excluídos apenas os que, em número muito reduzido, 
ainda não admitem a intervenção dos Espíritos nas manifestações; os que 
as atribuem a causas puramente físicas, o que é contrário a este axioma: 
Todo efeito inteligente há de ter uma causa inteligente; ou ainda a um re-
flexo do nosso próprio pensamento, o que os fatos desmentem. Os outros 
pontos são secundários e em nada comprometem as bases fundamentais. 
Pode, pois, haver escolas que procurem esclarecer-se acerca das partes ain-
da controvertidas da ciência; não deve haver seitas rivais umas das outras. 
Antagonismo só poderia existir entre os que querem o bem e os que qui-
sessem ou praticassem o mal. Ora, não há espírita sincero e compenetrado 
das grandes máximas morais, ensinadas pelos Espíritos, que possa querer 
o mal, nem desejar mal ao seu próximo, sem distinção de opiniões. Se er-
rônea for alguma destas, cedo ou tarde a luz para ela brilhará, se a buscar 
de boa-fé e sem prevenções. Enquanto isso não se dá, um laço comum 
existe que as deve unir a todos num só pensamento; uma só meta para 
todas. Pouco, por conseguinte, importa qual seja o caminho, uma vez que 
conduza a essa meta. Nenhuma deve impor-se por meio do constrangi-
mento material ou moral e em caminho falso estaria unicamente aquela 
que lançasse anátema sobre outra, porque então procederia evidentemen-
te sob a influência de maus Espíritos.

O argumento supremo deve ser a razão e a moderação garantirá me-
lhor a vitória da verdade do que as diatribes envenenadas pela inveja e 
pelo ciúme. Os bons Espíritos só pregam a união e o amor ao próximo, e 



Conclusão

475

nunca um pensamento malévolo ou contrário à caridade pode provir de 
fonte pura. Ouçamos sobre este assunto, e para terminar, os conselhos do 
Espírito Santo Agostinho:

“Por bem largo tempo, os homens se têm estraçalhado e anatema-
tizado mutuamente em nome de um Deus de paz e misericórdia, ofen-
dendo-o com semelhante sacrilégio. O Espiritismo é o laço que um dia 
os unirá, porque lhes mostrará onde está a verdade, onde o erro. Durante 
muito tempo, porém, ainda haverá escribas e fariseus que o negarão, como 
negaram o Cristo. Quereis saber sob a influência de que Espíritos estão as 
diversas seitas que entre si fizeram partilha do mundo? Julgai-o pelas suas 
obras e pelos seus princípios. Jamais os bons Espíritos foram os instigado-
res do mal; jamais aconselharam ou legitimaram o assassínio e a violência; 
jamais estimularam os ódios dos partidos, nem a sede das riquezas e das 
honras, nem a avidez dos bens da Terra. Os que são bons, humanitários e 
benevolentes para com todos, esses os seus prediletos e prediletos de Jesus, 
porque seguem a estrada que este lhes indicou para chegarem até Ele.” 

Santo Agostinho





NOTA EXPLICATIVA27

Hoje creem e sua fé é inabalável, porque assentada na evidência e na de-
monstração, e porque satisfaz à razão. [...] Tal é a fé dos espíritas, e a pro-
va de sua força é que se esforçam por se tornarem melhores, domarem 
suas inclinações más e porem em prática as máximas do Cristo, olhando 
todos os homens como irmãos, sem acepção de raças, de castas, nem de 
seitas, perdoando aos seus inimigos, retribuindo o mal com o bem, a 
exemplo do divino modelo. (KARDEC, Allan. Revista Espírita de 1868. 
1. ed. Rio de Janeiro: FEB, 2005. p. 28, janeiro de 1868.)

A investigação rigorosamente racional e científica de fatos que re-
velavam a comunicação dos homens com os Espíritos, realizada por Allan 
Kardec, resultou na estruturação da Doutrina Espírita, sistematizada sob 
os aspectos científico, filosófico e religioso.

A partir de 1854 até seu falecimento, em 1869, seu trabalho foi cons-
tituído de cinco obras básicas: O livro dos espíritos (1857), O livro dos nédiuns 
(1861), O evangelho segundo o espiritismo (1864), O céu e o inferno (1865), 
A gênese (1868), além da obra O que é o espiritismo (1859), de uma série de 
opúsculos e 136 edições da Revista Espírita (de janeiro de 1858 a abril de 
1869). Após sua morte, foi editado o livro Obras póstumas (1890).

O estudo meticuloso e isento dessas obras permite-nos extrair con-
clusões básicas: a) todos os seres humanos são Espíritos imortais criados 
por Deus em igualdade de condições, sujeitos às mesmas leis naturais 
de progresso que levam todos, gradativamente, à perfeição; b) o progres-
so ocorre através de sucessivas experiências, em inúmeras reencarnações, 

27	 N.E.: Esta Nota explicativa, publicada em face de acordo com o Ministério Público Federal, tem por 
objetivo demonstrar a ausência de qualquer discriminação ou preconceito em alguns trechos das 
obras de Allan Kardec, caracterizadas, todas, pela sustentação dos princípios de fraternidade e solida-
riedade cristãs, contidos na Doutrina Espírita.



Nota explicativa

478

vivenciando necessariamente todos os segmentos sociais, única forma de 
o Espírito acumular o aprendizado necessário ao seu desenvolvimento; 
c) no período entre as reencarnações o Espírito permanece no mundo 
espiritual, podendo comunicar-se com os homens; d) o progresso obede-
ce às leis morais ensinadas e vivenciadas por Jesus, nosso guia e modelo, 
referência para todos os homens que desejam desenvolver-se de forma 
consciente e voluntária. 

Em diversos pontos de sua obra, o Codificador se refere aos Es-
píritos encarnados em tribos incultas e selvagens, então existentes em 
algumas regiões do Planeta, e que, em contato com outros polos de 
civilização, vinham sofrendo inúmeras transformações, muitas com evi-
dente benefício para os seus membros, decorrentes do progresso geral 
ao qual estão sujeitas todas as etnias, independentemente da coloração 
de sua pele.

Na época de Allan Kardec, as ideias frenológicas de Gall, e as da fi-
siognomonia de Lavater, eram aceitas por eminentes homens de Ciência, 
assim como provocou enorme agitação nos meios de comunicação e jun-
to à intelectualidade e à população em geral, a publicação, em 1859 — 
dois anos depois do lançamento de O livro dos espíritos — do livro sobre 
a Evolução das espécies, de Charles Darwin, com as naturais incorreções 
e incompreensões que toda ciência nova apresenta. Ademais, a crença de 
que os traços da fisionomia revelam o caráter da pessoa é muito antiga, 
pretendendo-se haver aparentes relações entre o físico e o aspecto moral.

O Codificador não concordava com diversos aspectos apresentados 
por essas assim chamadas ciências. Desse modo, procurou avaliar as con-
clusões desses eminentes pesquisadores à luz da revelação dos Espíritos, 
trazendo ao debate o elemento espiritual como fator decisivo no equacio-
namento das questões da diversidade e desigualdade humanas.

Allan Kardec encontrou, nos princípios da Doutrina Espírita, expli-
cações que apontam para leis sábias e supremas, razão pela qual afirmou 
que o Espiritismo permite “resolver os milhares de problemas históricos, 
arqueológicos, antropológicos, teológicos, psicológicos, morais, sociais 
etc.” (Revista Espírita, 1862, p. 401). De fato, as leis universais do amor, 
da caridade, da imortalidade da alma, da reencarnação, da evolução consti-
tuem novos parâmetros para a compreensão do desenvolvimento dos gru-
pos humanos, nas diversas regiões do Orbe.

478



Nota explicativa

479

Essa compreensão das Leis Divinas permite a Allan Kardec afirmar que:

O corpo deriva do corpo, mas o Espírito não procede do Espírito. Entre 
os descendentes das raças apenas há consanguinidade. (O livro dos espí-
ritos, item 207, p. 176.) 

[...] o Espiritismo, restituindo ao Espírito o seu verdadeiro papel na 
Criação, constatando a superioridade da inteligência sobre a matéria, faz 
com que desapareçam, naturalmente, todas as distinções estabelecidas 
entre os homens, conforme as vantagens corporais e mundanas, sobre as 
quais só o orgulho fundou as castas e os estúpidos preconceitos de cor. 
(Revista Espírita, 1861, p. 432.)

Os privilégios de raças têm sua origem na abstração que os homens 
geralmente fazem do princípio espiritual, para considerar apenas o ser 
material exterior. Da força ou da fraqueza constitucional de uns, de 
uma diferença de cor em outros, do nascimento na opulência ou na 
miséria, da filiação consanguínea nobre ou plebeia, concluíram por uma 
superioridade ou uma inferioridade natural. Foi sobre este dado que es-
tabeleceram suas leis sociais e os privilégios de raças. Deste ponto de 
vista circunscrito, são consequentes consigo mesmos, porquanto, não 
considerando senão a vida material, certas classes parecem pertencer, e 
realmente pertencem, a raças diferentes. Mas se se tomar seu ponto de 
vista do ser espiritual, do ser essencial e progressivo, numa palavra, do 
Espírito, preexistente e sobrevivente a tudo cujo corpo não passa de um 
invólucro temporário, variando, como a roupa, de forma e de cor; se, 
além disso, do estudo dos seres espirituais ressalta a prova de que esses 
seres são de natureza e de origem idênticas, que seu destino é o mesmo, 
que todos partem do mesmo ponto e tendem para o mesmo objetivo; 
que a vida corporal não passa de um incidente, uma das fases da vida 
do Espírito, necessária ao seu adiantamento intelectual e moral; que em 
vista desse avanço o Espírito pode sucessivamente revestir envoltórios 
diversos, nascer em posições diferentes, chega-se à consequência capital 
da igualdade de natureza e, a partir daí, à igualdade dos direitos sociais 
de todas as criaturas humanas e à abolição dos privilégios de raças. Eis 

o que ensina o Espiritismo. Vós que negais a existência do Espírito para 
considerar apenas o homem corporal, a perpetuidade do ser inteligente 
para só encarar a vida presente, repudiais o único princípio sobre o qual 
é fundada, com razão, a igualdade de direitos que reclamais para vós 
mesmos e para os vossos semelhantes. (Revista Espírita, 1867, p. 231.)



Nota explicativa

480

Com a reencarnação, desaparecem os preconceitos de raças e de castas, 
pois o mesmo Espírito pode tornar a nascer rico ou pobre, capitalista ou 
proletário, chefe ou subordinado, livre ou escravo, homem ou mulher. 
De todos os argumentos invocados contra a injustiça da servidão e da 
escravidão, contra a sujeição da mulher à lei do mais forte, nenhum há 
que prime, em lógica, ao fato material da reencarnação. Se, pois, a reen-
carnação funda numa Lei da Natureza o princípio da fraternidade uni-
versal, também funda na mesma lei o da igualdade dos direitos sociais e, 
por conseguinte, o da liberdade. (A gênese, cap. I, item 36, p. 42-43. Vide 
também Revista Espírita, 1867, p. 373.) 

Na época, Allan Kardec sabia apenas o que vários autores contavam 
a respeito dos selvagens africanos, sempre reduzidos ao embrutecimento 
quase total, quando não escravizados impiedosamente.

É baseado nesses informes “científicos” da época que o Codificador 
repete, com outras palavras, o que os pesquisadores europeus descreviam 
quando de volta das viagens que faziam à África negra. Todavia, é peremp-
tório ao abordar a questão do preconceito racial:

Nós trabalhamos para dar a fé aos que em nada creem; para espalhar 
uma crença que os torna melhores uns para os outros, que lhes ensina a 
perdoar aos inimigos, a se olharem  como irmãos, sem distinção de raça, 
casta, seita, cor, opinião política ou religiosa; numa palavra, uma crença 
que faz nascer o verdadeiro sentimento de caridade, de fraternidade e 
deveres sociais. (KARDEC, Allan. Revista Espírita de 1863 – 1. ed. Rio 
de Janeiro: FEB, 2005. – janeiro de 1863.)

O homem de bem é bom, humano e benevolente para com todos, sem 
distinção de raças nem de crenças, porque em todos os homens vê ir-
mãos seus. (O evangelho segundo o espiritismo, cap. XVII, item 3, p. 348.)

É importante compreender, também, que os textos publicados por 
Allan Kardec na Revista Espírita tinham por finalidade submeter à avalia-
ção geral as comunicações recebidas dos Espíritos, bem como aferir a cor-
respondência desses ensinos com teorias e sistemas de pensamento vigentes 
à época. Em Nota ao capítulo XI, item 43, do livro A gênese, o Codificador 
explica essa metodologia:

Quando, na Revista Espírita de janeiro de 1862, publicamos um artigo 
sobre a “interpretação da doutrina dos anjos decaídos”, apresentamos 
essa teoria como simples hipótese, sem outra autoridade afora a de uma 



Nota explicativa

481

opinião pessoal controversa, porque nos faltavam então elementos bas-
tantes para uma afirmação peremptória. Expusemo-la a título de en-
saio, tendo em vista provocar o exame da questão, decidido, porém, a 
abandoná-la ou modificá-la, se fosse preciso. Presentemente, essa teoria 
já passou pela prova do controle universal. Não só foi bem aceita pela 
maioria dos espíritas, como a mais racional e a mais concorde com a 
soberana justiça de Deus, mas também foi confirmada pela generalidade 
das instruções que os Espíritos deram sobre o assunto. O mesmo se veri-
ficou com a que concerne à origem da raça adâmica. (A gênese, cap. XI, 
item 43, Nota, p. 292.)

Por fim, urge reconhecer que o escopo principal da Doutrina Es-
pírita reside no aperfeiçoamento moral do ser humano, motivo pelo qual 
as indagações e perquirições científicas e/ou filosóficas ocupam posição 
secundária, conquanto importantes, haja vista o seu caráter provisório de-
corrente do progresso e do aperfeiçoamento geral. Nesse sentido, é justa a 
advertência do Codificador:

É verdade que esta e outras questões se afastam do ponto de vista moral, 
que é a meta essencial do Espiritismo. Eis por que seria um equívoco fa-
zê-las objeto de preocupações constantes. Sabemos, aliás, no que respeita 
ao princípio das coisas, que os Espíritos, por não saberem tudo, só dizem 
o que sabem ou que pensam saber. Mas como há pessoas que poderiam 
tirar da divergência desses sistemas uma indução contra a unidade do 
Espiritismo, precisamente porque são formulados pelos Espíritos, é útil 
poder comparar as razões pró e contra, no interesse da própria doutrina, 
e apoiar no assentimento da maioria o julgamento que se pode fazer do 
valor de certas comunicações. (Revista Espírita, 1862, p. 38.)

Feitas essas considerações, é lícito concluir que na Doutrina Espírita 
vigora o mais absoluto respeito à diversidade humana, cabendo ao espírita 
o dever de cooperar para o progresso da Humanidade, exercendo a carida-
de no seu sentido mais abrangente (“benevolência para com todos, indul-
gência para as imperfeições dos outros e perdão das ofensas”), tal como a 
entendia Jesus, nosso Guia e Modelo, sem preconceitos de nenhuma es-
pécie: de cor, etnia, sexo, crença ou condição econômica, social ou moral.

A Editora





ÍNDICE GERAL28

A
Aberração

faculdades do homem e – 847

Aborto
consequências do – 357
gestação e – 358
provocação do – 358
vida da mãe em perigo e – 359

Abuso
direito e – 734

Acaso
Deus e – 663

Ação
dos mortos como força
invisível – introd., IV
mérito e – 919a
reciprocidade de – 375a

Aceitação
perda de entes queridos e – 936

Acerto
erro e – 715

Adão
criação dos mundos e – 59
notícia histórica sobre – 51
povoamento da Terra e – 50

28	 N.E.: Os números arábicos remetem às questões. Os números romanos remetem aos itens da 
Introdução (introd.) e da Conclusão (concl.).

Adolescência
caráter na – 385

Adoração
bom exemplo e – 653a
busca de amparo e – 650
Cristianismo e – 668
fraqueza e – 650
lei de – 649-673
lei natural e – 652
objetivo da – 649
prática do bem e – 673
rituais e – 654
sacrifício animal e – 669a
sacrifício humano e – 669, 669b
sentimento puro e – 653

Afeição
espíritos, encarnados e – 484-485
física e espiritual – 939

Afinidade
atração por – 521
Espírito e corpo físico em total – 957

Aflição
desejos e – 926
inveja e – 926
necessidades e – 926

Agostinho (Santo)
conselho de – 919a; concl., IX
eternidade das penas – 1009



Índice geral

484

Agradecimento
providência divina e – 535

Alcorão – concl., VIII

Além-túmulo
amizade e – 488
comunicação com o – 935
continuação da existência no – 158
relações no – 274
suicídio e falso entendimento 

das relações no – 956

Alimentação
mortificação e – 724
mundos elevados e – 710

Alimento
saúde e – 722

Allan Kardec
assistência espiritual a – proleg.
conselhos a – proleg.

Alma – 134 a 146
afeição do corpo e da – 939
animais e – 600
animais, homem e – 597a
anterioridade da – 222
atributos da – 428
conceito espírita de – introd., II
conceitos de – introd., II, 134, 

134a, 134b, 139
corpo físico e – 136b, 222
corpo físico e sede da – 146a
corpo, perispírito e – 135a
criação da – 222, 789
desgoverno do extático e 

abandono pela – 442
desprendimento da – 155
destino da – 787a 
do mundo da Terra – 144
dos cretinos e dos idiotas – 371
dupla vista e exteriorização da – 447
elasticidade do termo – 144
emancipação da – 400
errante – 1015

Espírito errante e – 224
existência do corpo e – 136a
individualidade da – 150
invólucros da – 141
irmãos siameses e – 212
irradiação da – 454
lei divina e – 620
matéria e – 965
metempsicose e evolução da – 613
morte e – 149-153
organismo humano e – 369
pensamento e – 89a
percepção visual da – 286
perturbação espiritual da – 163
primeira encarnação da – 190 
prova da existência e 

independência da – 455
questionamentos sobre a – 148
reencarnação da – 223
retorno ao mundo espiritual – 157, 159
sede da – 146
selvagens e – 191
sensações da – 965
sentimento e – 725
separação definitiva do corpo – 156
separação do corpo – 154
separação parcial do corpo e da – 455
sofredora – 1015
sonhos e – 402
teoria da subdivisão da – 140
teoria da unicidade das existências e 

dificuldades da * na vida futura – 222
todo universal e – 151
torturas da – 933
união do corpo e da – 344
vida material e – 138
vista da – 455

Ambição
culpa por guerras e – 745
privação alheia e – 717
supérfluo e – 717

Ambiente
criminalidade e – 644
provas e – 260a



Índice geral

485

Amizade
além-túmulo e – 488
ingratidão e – 937, 938a

Amor
conceito de – 888a
espíritos e sentimento de – 291, 485
felicidade e – 938a
filial e paterno – 681
homem de bem e o – 918
inimigos e – 887
materno e filial – 890
necessidade do – 938a
reciprocidade no – 939

Ancianidade
Espiritismo e – 221a

Animais
alma dos – 600
comunicação entre os – 594a
conhecimento de Deus nos mundos 

superiores e os – 603
destruição sobre os – 734
encarnação e – 599
evolução dos – 602
expiação e – 602
homem e – 592
individualidade e – 598
instinto e – 593
inteligência e – 604a
inteligência rudimentar e – 593
liberdade de ação dos – 595
livre-arbítrio e – 595
mundos superiores e – 601
princípio sobrevivente ao corpo dos – 597
respeito aos – 734
sacrifício de – 669a
trabalho dos – 677
vida dos – 773

Anjo
alegoria representativa de – 131
demônio e – 128-131
perfeição e – 129

Anjo da guarda – 489-514
assistência do – 495

conceito de – 490, 514
doutrina de – 495
identidade civil de – 504
proteção de – 489

Antepassados
culto aos – 206

Antiguidade
teor das comunicações mediúnicas na – 628

Antipatia
casamento e – 940
causas e efeitos da – 391
instintiva – 389
instintiva e retardamento na 

chegada à perfeição – 390
simpatia e – 293
união e – 939

Antropofagia
fome e – 709
homicídio e crime de lesa-natureza na – 709
mal e – 637
selvagem e – 637

Apego
bens terrenos e – 895
produção intelectual e – 315

Aperfeiçoamento
esforço e – 988
necessidade do – 988
reprovação aos sacrifícios e – 670
seres vivos e – 703

Aposentadoria
idoso e – 685a

Aptidão
aquisições de – 366, 804 
desigualdade de – 222, 804
exercício de – 370a
grau de aperfeiçoamento e – 805
influência do organismo e – 372a
nascimento e desenvolvimento de – 352
trabalho conforme a – 680

Arrependimento
demora para o – 993



Índice geral

486

desencarnado e – 990, 994
encarnado e – 990, 992
evolução e – 992
expiação e – 999
lei do progresso e – 1007
necessidade do – 999a
reabilitação e – 1002
reencarnação e – 194a, 991
tardio – 1007
última hora para o – 1002

Arte
assistência espiritual e – 521

Assassinato
culpa e – 747
guerra e – 749
legítima defesa e – 748, 757
responsabilidade decorrente do – 746
suicídio e – 758a

Assembleia
espíritos encarnados em – 417

Assistência espiritual

Allan Kardec e – proleg.
artes, artistas e – 521
de superior a inferior – 495
família e – 517
gradações na – 514
oportunidade para – 410
pedidos de – 910
ser humano e – 512

Assistência social
previdência e – 685a

Ateísmo
sentimento de adoração e – 651

Atração
minerais e – 888a

Autenticidade
autoconhecimento e – 919
fenômeno espírita e – introd., IX

Automatismo
conveniência e – 590
matéria e – 588

rejeição e – 589
transição e – 589

Autor
pregação e – 905

Autoridade
providências para o bem público e – 483
superioridade e – 274a

Avaliação,
ações e atitudes do cotidiano 

em constante – 919a

Avareza
demonstrações da – 901
Avoengos ver Antepassados

B
Batista, João

Elias e – 222

Bem
adoração e prática do – 673
aptidão e disposição para o – 792
associação na obra do – 314
constância na prática do – 466
desinteresse na prática do – 897
eternidade do – 1009
mal e – 511, 630, 780a, 932
mal e possibilidade de nascimento do – 785
mal, erro e – 632
más tendências e práticas 

espontâneas do – 894
mérito e prática do – 646
missão dos espíritos e o – 569
mundos mais adiantados e o – 894
necessidade do – 982
passagem pelas provas do mal e o – 466
prática do * e benefício próprio – 897a
prática do mal ou do – 636
presença do mal e ausência do – 632
reinado do * na Terra – 1019
sentimento do mal por falta 

de prática do – 657
tentações e recursos para a prática do – 816
trabalho no – 494



Índice geral

487

Bem-estar
conceito de – 812
desejo de – 719
extensão do – 812

Bênção
maldição e – 557

Beneficência
esmola e – 888a

Benevolência
Espírito protetor e – 493a
sofrimento e – 486

Bens
acumulação incessante de – 900
defesa de – 882
desencarnado e partilha de – 328
disposições sobre – 810
justiça, amor e caridade na 

aquisição de – 884

Bens terrenos
distribuição após a morte de – 1000
distribuição em vida dos – 1001
gozo dos – 711, 712a
mal adquiridos – 1000

Bíblia
criação e – 59
linguagem figurada e a – 59

C
Calamidades

espíritos e – 738a

Caligrafia
mudança de – introd., V e  XII

Calma
aparente – 988

Canibais
escala espiritual e – 271

Caráter
encarnação e – 362
físico e reencarnação – 217
formação de – 917

homem de bem e – 918
moral e reencarnação – 216

Caridade – 917
auxílios mútuos e – 779
desinteressada – 893
discriminação racial e – 789
egoísmo e – 917
exposição ao ridículo de religião 

alheia e falta de – 655
indulgência e – 888a
Jesus e – 886
prática da – 771, 789
procedimento com – 897b
próximo e – 770a , 903
solidariedade e – 805

Carne
alimentação com a * dos animais – 723

Casamento
antipatia e – 940
celibato e – 695
consequências da abolição do – 696
ilusão do amor e – 939
interesse e – 940
sociedade e – 696
vivência do – 939

Castigo
duração do – 1008, 1009
eterno – 1009
imposição do – 1008
local destinado ao * dos espíritos – 1012

Cataclismo
geológico e dilúvio de Noé – 59
recompensa ao provocador de – 584a

Catalepsia
letargia e – 424

Causa primária
formação da matéria e – 7
revelação de inteligência suprema e – 9

Celibato
casamento e – 696
lei da natureza e – 699



Índice geral

488

Censura
retorno ao mundo dos espíritos e – 919a

Centros de força
fluido vital e – 140a

Cepa
emblema do trabalho divino – proleg.

Cérebro
desencarnado e – 378
desenvolvimento dos órgãos e – 370
desorganizado e loucura – 375

Ceticismo
ideia inata da espiritualidade e – 962
orgulho e – 962

Céu
espíritos no – 1016
graus de purificação e – 1017
localização do – 1016, 1017

Charlatanismo
acusação de – introd., IX
boa-fé e – 553
magnetismo e – 481
sonambulismo magnético e – 455

Choro
nascimento e – 384

Ciência
caridade material e – 707
esforço para chegar à perfeição e – 692

Ciência
Espiritismo e – introd., VII
falibilidade e – introd., VII
fenômenos sobrenaturais e  – concl., II
flagelos destruidores e – 741
mistério e – 19
moral e – 192
movimento das mesas girantes 

e – introd., III
obra divina e – 59
religião e – 59
sábio e – introd., XIII

Ciência espírita – introd., XVII
consolidação da – concl., VI

Ciúme
inveja e – 933

Civilização
barbárie e – 272
conceito de – 790
condenação e – 790
estado de natureza e – 776
gradações de – 793
pena de morte e – 763
primeira fase de – 793
progresso e – 707
progresso moral e – 793
reencarnação de espíritos inferiores 

em adiantada – 755
sofrimento e – 926

Clarividência
alma e – 455
desprendimento e – 433
espíritos imperfeitos e – 430

Classificação
espíritos e – 97, 100, 124
mundo espiritual e – 100

Clausura
vida em – 770

Colônia
de transição – 234
espiritual – 234
espiritual e destinação – 236
espiritual e seres corpóreos – 236a
moradia em * de transição – 235
permanência de Espírito em – 234a

Combate
ao egoísmo – 917
predomínio da natureza corpórea e – 912

Combates
espíritos durante – 541
morte em – 546

Começo dos tempos
Terra e – 236e

Cometa
formação dos mundos e – 40



Índice geral

489

Comportamento
respeito ao próximo e observância 

de igual – 876

Compreensão
dificuldades de – 604
lei de justiça e – 812a
natureza íntima de Deus e – 11

Comunhão
pensamentos e sentimentos em – 656

Comunicabilidade dos espíritos – 282
consolo pela – 935
desprendimento e – 455
entes queridos falecidos e – 935
facilitação da – introd., IV
impedimento da – 422
meios primitivos da – introd., IV
Moisés e – concl., II
mundo corpóreo e – proleg.
pensamento e – 421
resultado da – concl., VIII
tiptologia e – introd., XVI
vida futura e – 973

Comunicação
Espírito e – 408
palavra articulada e – 594a
preceitos divinos e – 244b

Concepção
nascimento e – 351
união da alma ao corpo físico e – 345

Condenação
eterna – 1009
imposta – 1008

Conduta
tentações e – 472

Confiança
revelações dos extáticos e – 444

Conhecimento
aquisição do – 561
de faltas – 398
esforço próprio e – 532
espíritos e – 239

improfícuo – 462
inteligência superior, prática do mal e – 751
princípio das coisas e – 17-20
reencarnação e – 192
responsabilidade e – 535b
sentimento e – 751
vidas anteriores e – 395

Consciência – 952
censura da – 992
conceito de – 835
escolha do caminho reto e – 466
interrogações à – 906, 919a
lei divina e – 621
tribunal da – 875a

Conselho
advertências mediante – 524

Conservação
instinto de – 702
meios de – 704
seres vivos e – 727
submissão às leis divinas e – 725

Consolação
consciência da pessoa e – 924
esperança e – 924

Contradição
ideia fundamental e – introd., XIII

Convenção
coisa importante e – introd., XIII

Convivência
reconhecimento de espíritos pela primeira 

vez encarnados na Terra e – 176b

Convulsionários
efeitos do magnetismo e – 483
fenômenos com os – 481

Coração
corpo físico e – 156
morte e – 69

Cordão fluídico
sensações do sonâmbulo e – 47

Corpo
alma, perispírito e – 135a



Índice geral

490

separação da alma do – 154
vida do – 738a

Corpo físico
abandono provisório do – 402, 425
ação do fluido vital no – 140a
alimentação e – 723
coração e – 156
decomposição do – 309a
despojos mortais e – 310
direito à vida e – 880
dor e – 257
Espírito e – 196a, 309
escolha pelo Espírito de seu futuro – 335
funcionamento do – 422a
limite das necessidades e – 716
morte e – 68a
necessidades do – 718
reencarnação e novo – 166c
sede da alma e – 146a
segunda vista e – 450a
união da alma e do – 344

Costume
crime e – 751

Cotidiano
intromissão de espíritos vulgares 

nas ocupações do – 567

Cremação
costume de – 955

Crença
sentimento intuitivo e  – 613
vontade e – 631

Criação
Bíblia e – 59
concordâncias bíblicas e – 59
das almas – 789
divina – 805
escolha da espécie humana como 

ser à parte da  – 610
espíritos e – 79, 115
espíritos e igualdade na – 127
sistema de passagem do Espírito por 

graus dos seres inferiores da – 613

Criança
desencarnação de – 197-199, 381
inocência e – 385
manifestações da alma e  – 142
nascimento de – 356b
oração pelo nascimento de – 210
pensamentos da – 380
perversidade em – 199a
progresso moral e intelectual de – 379
teoria da encarnação gradativa da – 142 

Criatura
nivelamento do Criador à – 15

Crime
guerra, crueldade e – 749
pena de morte e – 760
prática de * de morte – 638
predestinação ao – 861

Criminalidade
meio e – 644
vício e – 645

Criminoso
punição do – 761
reabilitação do – 761

Cristianismo
escravidão e – 830
Espiritismo e – 933
Espiritismo, paganismo e – 798
justiça e sublimidade do – 876
missão do – 668

Cristo ver Jesus

Crítica
imperfeições alheias e – 903

Crueldade
civilização e – 755
conceito de – 752
conservação pessoal e – 753
crimes de guerra e – 749
instinto de destruição e – 752
povos primitivos e – 753
procedência do sentimento de – 754
sociedade e – 756



Índice geral

491

Culpa
assassinato e – 747
mal e – 639

Culpado
insensibilidade ao sofrimento alheio e – 899
manifestações do egoísmo e – 901
suicídio e – 947
tempo para reflexão da falta e – 952a

Cura
mediunidade de – 556
possibilidade de * da desordem e 

da imprevidência – 685a

D
Decálogo – concl.,  VIII

sistema de classificação da lei 
natural e o – 648

Decapitação
cérebro e – 162
consciência e – 162

Decepção
ingratidão e – 938

Decisão
livre-arbítrio e – 544

Demônio
anjo e – 128
comunicação espírita e – introd., X
expulsão do – 480
maus espíritos e – concl., VI

Desânimo
vida e  – 943

Descanso
trabalho e – 682

Descobrimentos
obras artísticas e ação dos 

espíritos nos – 577
progresso de povos e – 584

Desejo
influenciação para o mal e – 467

Desencarnação
afinidade do Espírito com a 

matéria e – 155a

aparente – 423
criança e – 381 
despojos mortais e – 326
espíritos e – 149, 435  
fatalidade e – 859
fome e – 929
infância e – 197
loucura e – 377
medo da – 941
paixões más e – 229
perturbação do Espírito e – 319
prematura – 346a

Desencarnado
cérebro e – 378
forma visível de – 321b
intenção de ajuda por – 508
lembrança de sofrimentos da 

vida corporal pelo – 312
ocultação a encarnado e a – 457a
oração no lar para – 323
percepções de – 547a
valor da recordação amiga para o – 320

Desencarnado ver também Morto

Desenvolvimento
das faculdades existentes no homem – 754
do senso moral – 754 

Desequilíbrio
emocional – introd., XV

Desespero
momento derradeiro e – 708

Desigualdades
desaparecimento das – 806a

Desigualdades sociais
homem e  – 806

Desmaterialização
Espírito e – introd., XII
influência da matéria e – 318
ocupações dos espíritos no estado 

de erraticidade ou de – 584a

Despertamento
oração e – 664
perturbação e – 319



Índice geral

492

Desprendimento
comunicabilidade dos espíritos e – 455
corpo físico, perispírito e – 257
desatamento dos laços do 

perispírito e – 155a

Desprezo
desobediência a conselhos e 

conhecidas verdades e – 942

Destino
homem e – 774, 778

Destruição
abusiva – 735
abuso e direito de – 734
agentes de – 731
animais e o homem perante a lei de – 735
desenvolvimento intelectual e moral e – 733
Deus e – 728a
dos animais – 734
escrúpulo e – 736
estado material dos mundos e – 732
faceta peculiar da lei de – 731
instinto de – 728a, 752
lei da natureza – 728
necessária – 728a, 732
outros mundos e – 732
preservação e – 729
regeneração e – 729
sentimento de repulsa à – 733
seres vivos e – 728

Destruição ver também Lei de destruição

Deturpação
sentimento de justiça e – 874

Deus
amor de – 126
atos humanos e – 964
atributos de – 13, 16
auxílio de – 964
bondade e – 1009
cada pessoa e – 963
cepa como emblema do 

trabalho de – proleg.
conceito de – 1, 668

criação de espíritos e – 115
criação de espíritos e atributos de – 131
Espírito e – 77
ideias humanas de – 13
igualdade de direitos perante – 878a
infinito e – 3
intervenção de – 963
julgamento de – 670, 672
justiça divina e – 964
lacuna entre o homem e – introd., XVII
leis de – 964
mensageiros de – 562a
missão dos espíritos e – 569
natureza íntima de – 10, 11
onisciência de – 616
oração sincera e – 672
penas eternas e – 1009
percepção, pelos espíritos, de – 244
posição dos homens perante – 654
presciência de – 579
provas da existência de – 4-9
sentimento da existência de – 221
trabalho de – 21
universalidade de sentimento 

da existência de – 6
Universo e – 38

Dever
defesa da mulher como – 820
missão e – 575

Diabrete – 103

Dificuldade
passagem pela prova da riqueza com – 816
responsabilidade pelo triunfo sobre a – 850

Dignidade
combate à fascinação e – 476

Dilúvio
data provável do – 59

Dinheiro
achado na rua – 472

Direito
abuso e – 734
mais forte e – 795



Índice geral

493

Direitos humanos
do homem e da mulher – 817
indivíduo, limite e – 878
justiça e – 873, 878a
lei humana, lei natural e 

formulação dos – 875a
primeiro de todos os – 880

Dirigente
espiritual e coletividades – 519

Discórdia
concórdia e – 298

Discriminação
mulher e – 818

Divergências
Espiritismo e – concl., IX

Diversidade
procedimento da lei natural na – 635

Divindade
atributos da – 10-13

Divórcio
indissolubilidade do casamento e – 697
leis divinas e – 940

Divulgação
defeitos da sociedade e – 904
ensino e época de – 581

Doação
alegria da – 1001
após a morte – 1001
generosidade e – 1001

Doença ver Enfermidade 

Doença mental
cérebro e – 375

Doutrina
dos amigos guardiães – 495
lógica e – 131
sinal de pureza em – 842

Duelo
conceito de – 757
suicídio e – 758

Duende – 103

Dupla vista
aparente hereditariedade na – 451
características da – 449
corpo físico e – 450a
desenvolvimento da – 452
emancipação da alma e – 455
exteriorização da alma e  – 447
faculdade da – 448
portadores de – 453
prática da – 450
presciência, pressentimento e – 454a
variações no poder da – 455

E
Eclesiastes – 560

Economia
equilíbrio entre  produção e 

consumo – 685a

Educação
conceito de – 685a
dos filhos – 928
homens de bem e – 917 
instituições humanas e – 914
regeneração do homem e – 796

Efeitos inteligentes
causa de – proleg.,  introd., V

Egoísmo
adesão ao – 917
avareza e – 901
cálculo do valor de boas ações e – 897b
caridade e – 917
celibato voluntário e – 698
chaga social – 811a
cobiça pela posse de bens e – 883
consequências do – 707
desamor e – 938a
desunião e – 980
extirpação do – 914
inferioridade dos espíritos 

encarnados e – 915
insulamento absoluto e – 769



Índice geral

494

laços de família e – 775
libertação e – 936
mal e – 913
obstáculos ao desenraizamento do – 917
prática do bem e – 643
sentimentos e virtudes 

incompatíveis com o – 913

Elementos orgânicos
formação da Terra e – 45
presença da espécie humana entre os – 47

Eletricidade
fluido universal e – 27a

Elias
João Batista e – 222

Emancipação
mulher e – 822a

Emancipação da alma
atuação de encarnado como 

Espírito e – 418
condições necessárias à – 407
fenômeno da – 402
segunda vista e – 455
visita espiritual e – 413

Encarnação
caráter e – 362
diferentes mundos e – 172-188
esforço e – 133

Espírito bom e – 361a

Espírito mau e – 361a
evolução e – 987
expiação dos erros e – 983
inútil – 988
libertação da matéria durante a – 987
mesmo Espírito em dois corpos e – 137
necessidade da – 132
objetivo da – 132-133
período de infância e – 383
perturbação e – 380
pessoas exóticas do planeta e – 176a 
primeira – 190
purificação dos espíritos e – 226
sexos e – 822a

teoria de períodos, na criança, 
para o término da – 142

Terra e – 176

Encarnado
escolha de provas e – 267

Espírito errante e – 226
influenciação espiritual e morte de – 528
inspiração e – 463
sensações da vida do – 256
vivência na erraticidade e 

condição de – 175b

Encontro
busca recíproca no plano físico e – 386
provocação de * no mundo espiritual – 416

Enfermidade 
morte e – 68a

Engano
missão e – 581

Ensino
divulgação de – 581
dos espíritos e leis divinas – 627
espíritos superiores e transmissão 

do – introd., VI
oportunidade favorável ao – 801 

Entendimento
perfeições divinas e * humano – 12

Entes queridos
intercâmbio no além-túmulo com – 934
lembrança do Espírito e 

separação dos – 936
perda dos – 934
proteção por desencarnado a – 508

Epilepsia
possessão e – 474

Época
julgamento do justo e do injusto 

conforme a – 763

Equilíbrio
forças da natureza e – 693
populacional e lei de reprodução – 687



Índice geral

495

Errante
Espírito – 224

Erraticidade
conhecimento de vidas passadas e – 975
evolução na – 230
livre-arbítrio e – 224b
mudança de ideias na – 318
povoamento do espaço e – 87             
prazo no estado de – 224a
reencarnação e – 225

Erro
acerto e – 623, 715
bem, mal e – 632
castigo pelo – 1009
constrangimento e – 977a
demonstração do – 222
infalibilidade e – introd., VII
lembrança do – 978
resgate do – 978
revelação do – 977a
suicídio pelo – 948

Escala
ascensão nos graus da – 561
elevação na – 100
espírita – 96, 100, 538a
espírita e idade do corpo físico – 198
grau de conhecimento dos espíritos e – 143

Escândalo
desrespeito à liberdade de pensamento 

e provocação de – 839

Esclarecimento
teoria inexplicável e – 222
utilidade do período da infância e – 385

Escolha
das provas – 258, 266, 335
juízo e * das provas – 269
moradia do Espírito e – 184

Escravidão
conceito de – 829
cooperação da mulher e – 820
desaparecimento da – 829
lei divina e – 829

liberdade e – 832
responsabilidade do mal e – 830

Escrita
manifestação inteligente e 

obtenção de – introd., IX
substituição de cesta e prancheta 

pela * a mão – introd., V

Escritor
chagas da sociedade e – 904a

Esforço
encarnação e – 133
evolução com – 987
más inclinações e – 909

Esmola
beneficência e – 888a
consequências do pedido de – 888

Espaço
universal – 35-36

Espiritismo
adepto do – introd., I
adversários do – concl., VII
ancianidade do – 221a
apelo aos adversários do – concl., I
aspectos do – concl., VII
bases do – concl., V
ciência e – introd., VII
ciência, filosofia e – concl., I
conhecimento do fenômeno 

da morte e – 165
consequências do – concl., VII
consolação pelo – 936, concl., V
crença geral e o – 798
crença no – 982
curiosidade, entendimento e 

aplicação do – concl., V
difusão do – concl., V 
divergências no – concl., IX
duração do castigo segundo o – 1009
eliminação da solidão pelo – 936
ensinamentos do – 800, 917, 982
espiritualismo e – introd., I
estudo do – introd., VIII, introd., XIII 



Índice geral

496

existência dos espíritos e – introd., XVII
fé, resignação e – concl., III
felicidade e – concl., V
fenômeno, moral e prática do – concl., VII
filosofia e – concl., V
imortalidade e – concl., III
individualidade da alma e – 152
influência do * no progresso – 798
loucura e – introd., XV
magnetismo e – 555
manifestações materiais e – concl., VI
marcha através do tempo e – 798
materialismo e – 799, concl., II
mesas girantes e – concl., I
milagres e – concl., II
missão do – 148
necessidade do – 982
O livro dos espíritos e – proleg.
oposição ao – concl., V, concl., VI
origem da palavra – introd. I
povos antigos e o – 221a
princípios básicos do –  introd., VI
ressurreição, reencarnação e – 1010
resumo do – introd., VI
Santo Agostinho e o – concl., IX 
sonambulismo e – 455
teoria da pluralidade das 

existências e o – 789
unidade do – concl., IX
universalidade do – concl., VI

Espírito
ponto de partida do – 613

Espírito bom – 107-111
características do – 107
conselhos de – concl., IX
encarnação de – 361a
homens de bem e – 484
locomoção de – 279
missão de – 280
poder de – 666
prática do bem e – 496
preocupação do – 98
reencarnação de – 273
sofrimentos e benevolência de – 486

Espírito de Verdade (O)
equipe de – proleg.

Espírito desencarnado
sonâmbulo e – 434

Espírito encarnado
missão do – 573

Espírito endurecido
falta de arrependimento do – 997
insensibilidade às orações do – 997
revolta e orgulho do – 997

Espírito errante
aprendizado de – 227
conceito de – 224, 226, 600
missão de – 569
reencarnação e – 333

Espírito familiar
conceito de – 514

Espírito imperfeito – 101-106
ação com permissão divina – 466
conceito de – 514
mal e – 99
regiões interditadas a – 279

Espírito impuro
chegada ao plano espiritual de – 288
ódio e – 292

Espírito inferior
arrependimento de – 975
arrependimento tardio de – 996
desejo à felicidade de – 975
encarnação em meio civilizado de – 755
homem vicioso e – 484
má influência de – 996
ocupação de – 563a
pactos com – 549
percepção de Deus por – 244a
persistência no mal de – 996
prazeres mundanos e – 313
sofrimentos do – 970

Espírito leviano
credulidade e – 553a
responsabilidade de – 530



Índice geral

497

Espírito mau
ausência de arrependimento do – 993
companhias malfazejas e – 515
encarnação de – 361a
influência sobre os mortos de 

um  – 971a, 972
influenciação de – 474
sofrimentos do – 973

Espírito protetor
aceitação de missão por – 493
acompanhamento por parte do – 492
aptidões e tarefa do – 495
benevolência de – 493a
conselhos de – 524
dispensa da presença de – 500
missão do – 491
protegidos e – 499
relacionamento com – 495
ser humano e – 509
trabalho do – 497

Espírito puro – 112-113
ações e alegrias do – 969
afeições individuais de – 296
anjos, arcanjos, serafins e – 128
conhecimento do futuro pelo – 243a
despojamento da matéria e – 985
habitação de – 188
mundos inferiores e – 233
perispírito e – 186a
última encarnação e – 170

Espírito simpático
conceito de – 514 

Espírito sofredor
orações pelo – 664
passagem do tempo para o – 1005

Espírito superior
reuniões sérias e – introd., VIII

Espírito(s)
ação do – 403
ação nos fenômenos da natureza e os – 540
amor dos * a certas pessoas – 485
aptidões do – 370

calamidades e – 738a
classificação dos – 97, 100
comunicação com os – 935
conceitos de pátria e Universo para os – 317
corpo físico e – 196a, 309
criação do – 78, 115
decomposição do corpo físico e – 309a
definição de – 23, 76, 613
desigualdade de conhecimento e qualidades 

morais entre os – introd., X
desigualdade nas provas e  – 119
deslocamento do – 90
desmaterialização e – introd., XII
desorganização do cérebro e o – 375
Deus e – 77
dia de finados e presença de – 321
diferentes ordens de – 96-99
encarnação de – 271
encarnações diferentes de 

um mesmo – 218a
ensino dos – 222
entorpecimento do corpo e – 409
escala dos – 96
Espiritismo e existência do – introd., XVII
estacionamento e retrogradação do – 118
evolução do – 114, 364, 778
evolução dos – 114-127
existência dos – introd., V
famílias e grupos de –  introd., XII
fases da vida do – 191a
fenômeno da natureza e os – 527
feto e – 353
forma e ubiquidade dos – 88-92
humanização do – 607a, 607b
ignorância de vidas anteriores ao período 

de humanidade pelo – 608
imortalidade do – 83
indivisibilidade do – 92, 137, 299
infância do – 189
influências dos – 971
inteligência e – 24
intervenção dos – 456
leis da natureza e – 526
leis da natureza e atuação dos – 527
linguagem dos – introd., XIII



Índice geral

498

locomoção do – 89a
matéria e – 25, 27, 368a, 375a, 412, 605a
medição do tempo e – 240
migração de – 985, 1019
missão dos – proleg., 348, 470
mistificação dos – introd., XII
moradia do – 76
movimentação de objetos e 

revelação por – introd., IV
natimorto e – 356
natureza do – 82, 88
ociosos – 995
órgãos sensitivos e – 257
origem do – 81
origem e natureza dos – 76-83
percepções do – 246, 249a
percepções, sensações e 

sofrimentos dos – 237 
perispírito e – 186
povos primitivos e influência da 

matéria sobre o – 753
prática do bem por – 532
principal atributo do – 600
progresso humano e – 316
qualidades do – 370a
recuo diante da escolha e – 784
reencarnação e – 331
reencarnações do – 266
reencarnante e partida para o 

mundo corporal – 342
regeneração moral dos – 737
repouso e – 254
retrogradação do – 193, 194, 

194a, 778, 805
sensação nos – 257
sensações no homem e no – 257
sexo nos – 200
simpatia e – 387
sofrimentos do – 253, 255, 257, 983
transmissão de impressões do 

corpo físico ao – 257
transporte do – 90
ubiquidade e – 92
veneração por objetos pessoais de 

desencarnado e atração do – 311

vida do – 189
vida terrena e – 306b
visão do – 245, 248, 429
vontade do – 345

Espíritos batedores e perturbadores
características dos – 106

Espíritos benévolos
caraterísticas dos – 108

Espíritos sábios
características dos – 110

Espíritos encarnados
assembleias de – 417

Espíritos imperfeitos
características dos – 101
exaltação do fanatismo e – 481a
influência de – 122a

Espíritos impuros
características dos – 102

Espíritos inferiores
rejeição à influência de – 469

Espíritos levianos
características dos – 103

Espíritos neutros
características dos – 105

Espíritos protetores
coletividades e grau de 

adiantamento de – 520
personificação alegórica de – 521

Espíritos pseudossábios
características dos – 104

Espíritos puros
características dos – 112, 113
união de – 300

Espíritos sábios
características dos – 109

Espíritos simpáticos
atração ou repulsão de – 518

Espíritos superiores
características dos – 111



Índice geral

499

encarnação de – 402
local de reunião dos – 188

Espiritualismo
adepto do – introd., I
conceito de alma e – introd., II

Espiritismo e – introd., I

Esquecimento
maus instintos e – 620
passado e – 392
primeiras existências e – 308 

Estado de natureza
conceito de – 776
felicidade e – 777
lei do progresso e volta ao  – 778
progresso e – 776

Esterilidade
mundos transitórios e – 236b

Estudo

Espiritismo e seriedade no – introd., VIII
procedência da sugestão e  – 464

Estudo Sistematizado da Doutrina Espírita
aprendizado pelo – introd., VIII

Eternidade
conceito de – 125
contagem do tempo no mundo 

físico e na – 738a
linguagem figurada e – 1009
vida presente e – 222

Eutanásia
consequências da – 953b
revolta e desobediência ao 

Criador pela – 953a
socorro inesperado e – 953
suicídio e – 953

Evangelho

Espiritismo e  – concl., VIII
expulsão dos demônios e – 480

Evocação
aproximação de espíritos por – 934

Evolução
aprimoramento contínuo e – 898
categorias de espíritos e – 317
ciência e – 898
conceito de tempo e fases da – 560
duração das penas e – 1006
encarnação em mundos superiores e – 173
erraticidade e – 230
escala e gradação na – 100

Espírito e – 114
espíritos vulgares e – 566a
estacionada – 987
experiências e – 607
homem e – 364
idade biológica e – 379
libertação da influência da matéria e – 987
mérito do Espírito protetor 

para sua própria – 502
moradia do Espírito e grau de – 188
moral e da inteligência – 791
paixão e – 191a
planetas distantes do Sol e grau de – 188
progressão do Espírito e – 100, 114
reencarnação e – 612
vidas sucessivas e – 787b

Excessos
consequências de – 714a

Exemplo
direcionamento da censura e – 904a

Exílio
saída da vida espiritual e chegada ao – 340

Existência
condições de – 732
corpórea sem sobressaltos – 988
lembrança da * corpórea – 304
recomeço da mesma – 178b

Exorcismo
epilepsia, loucura e – 474
ineficácia do – 477

Experiência
missão e – 580



Índice geral

500

Experimentação
reprodução idêntica de fenômeno 

na – introd., III

Expiação
animais e – 602
arrependimento e – 999
ausência de – 988
conceito de – 770a
convivência compulsória e – 940a
encarnado e – 998
genialidade e – 373a
má compreensão do amor e – 765 
perfeição e – 132
reencarnação e – 178a, 262a, 273
sofrimento material e moral e – 998
vida espiritual e – 998
vontade divina e – 262a

Êxtase
características do estado de – 455
conceito de – 455
mundo desconhecido e – 455
sonambulismo e – 439

F
Falibilidade

ciência e – introd., VII
humana e Espírito superior – 578

Falsidade
conhecimento da verdade e uso da – 654

Falta
cometimento de – 398, 398a, 

852, 872, 919a
expiação e – 957
suicídio e – 948

Família
espíritos e – introd., XII
espíritos protetores e – 517
humana – 53a
humana e miscigenação – 690
mundo espiritual e – 980
reencarnação e – 205
reunião dos despojos mortais de – 325a

sociedade e – 775
suicídio e – 949

Fanatismo
exaltação do – 483

Fascinação
luta contra a – 476

Fatalidade
consequências das próprias faltas e – 852
desencarnação e – 859
destino e – 851
escolha do gênero de vida e – 862, 872
existência de – 859
limite da duração da vida corporal e – 853
livre-arbítrio e – 866, 872
morte e – 853a, 872

Fato
novo e ciência conhecida – introd., VII

Fé
falta de – 943
felicidade e – 922
no futuro – 922
prática do bem e – 838

Feitiçaria
magnetismo e – 552
conceito de – 555

Feiticeiro
talismã e – 554

Felicidade
afeição e – 980
almas elevadas e – 979
bons espíritos e – 967
comum aos homens – 922
egoísmo e – 917
espíritos errantes e – 231
espíritos puros e – 153a, 967
estado de natureza e – 777
infelicidade e – 921
local onde existe a – 1012
mundos evoluídos e – 394
mundos habitados e – 1012
necessário e – 927
necessidades materiais e – 968



Índice geral

501

posição social e – 931
profissão e – 928
relativa ao estado moral – 967
responsabilidade pela própria – 921
sofrimento e – 931
Terra e – 920, 921, 931
terrestre e moral – 922
vida e – 942

Fenômeno
causa inteligente do – introd., IV
das mesas girantes – introd., III

Fenômeno espírita
ação inteligente – introd., VII
autenticidade do – introd., IX
ciência e – introd., III
demônio e – introd., X
livro dos ospíritos (O) e – 919a
politeísmo e – 668
sonambulismo, influenciação 

e – introd., XVI

Fenômeno mediúnico
espontâneo – 408
médium e – 425
mediunidade e – 409
revelado – concl., VI

Fenomenologia
conhecimento de novas leis e – introd., III

Fenômenos
ação dos espíritos nos * da natureza – 536b
do sonambulismo, do êxtase e 

consequências – 445
produção de – 539

Feto
Espírito e – 353
respeito ao – 360

Filantropia
condição material do homem e – 707

Filho
amor materno e de – 892
reencarnação de protetor e 

prosseguimento de amparo a – 510

transmissão de parecença moral 
de pais ao – 207a

Filosofia
Espiritismo e – concl., V
racional e estabelecimento de 

fundamentos – proleg.

Finados
comemoração do dia de – 321

Flagelos
agravo de – 741
conceito de – 740
desencarnação coletiva e – 738b
destruidores – 737, 739
frequência dos – 737
humanidade e – 737
necessidade regenerativa e – 737
prevenção de – 741

Fluido universal
eletricidade e – 27a 
Espírito, matéria e – 27
fluido magnético e – 427
indispensabilidade do – 27
princípio vital e – 65

Fluido vital
centros de força e – 140a
dosagem variada de – 70
esgotamento do * e morte – 70
Espírito encarnado e – 140a
funcionamento dos órgãos e – 424
teoria da alma subdividida e – 140
transmissão do – 70

Fogo
imagem do – 974
linguagem figurada e – 1009

Fome
antropofagia e – 709
desemprego e – 929
desencarnação e – 929
inteligência para suprimir a – 947
orgulho e – 929
sociedade e – 930
suicídio e – 947



Índice geral

502

Força
movimento de objetos por * 

mecânica cega – introd., IV

Fortalecimento
tentações do mal e – 660

Fracasso
consequências do – 578a
pretensão de igualdade de riquezas e – 811a

Fraqueza
adoração e sentimento de – 650

Fraude
explicação ignorada de fenômeno 

e – introd., III
rejeição de – introd., IX

Fuga
contratempos da vida e – 770

Funeral
comemoração dos mortos e – 320
pompas e – 824

Futuro
certeza do – 919a, 941
conhecimento do – 243, 243a, 870, 871
esperança no – 222
predição e – 399
revelação do – 868
vida corpórea e certeza do – 921

G
Gêmeos

encarnação de – 213

Genealogia
orgulho pela – 205a
reencarnação e – 205a

Gênio
idiotia e – 373a

Geração espontânea
espécie humana e – 49
seres vivos e – 44

Gerações
substituição de – 786

Gestação
aborto e – 358
reencarnação e – 214

Gnomo – 103

Gozo
excessos de todo gênero e – 714
homem espiritualizado e – 941
limite do necessário e – 713

Guerra
ambição e – 745
conduta do homem na – 749
desaparecimento da – 743
liberdade, progresso e – 744
luta contra causas justas e – 542
natureza animal da – 742
necessidade da – 742
santa – 671

H
Harmonia

lei humana e lei divina em – 788
leis da natureza e – 604
Universo e – 8, 607a

Herança
desencarnado e – 328

Hereditariedade
física – 207

Hierarquia
atribuições na – 538a
escala espiritual e – 97, 114
espíritos e – 274

Hipocrisia
atos exteriores de adoração e – 654
vontade inflexível de 

enriquecimento e – 902

Homem
animais e – 592
aparecimento do – 53
aquisições do Espírito no termo 

da jornada e o – 266
carnal – 941



Índice geral

503

civilizado – 933
composição do – 135a
comunicação espírita e * 

eminente – introd., XI
consequências dos atos do – 714a, 964
destino do – 774
direitos da mulher e do – 817
época do aparecimento do – 48
existência do – 59
faculdade inerente ao – 592, 754
funções do corpo físico do – 819
geração espontânea e – 49
imprevidência do – 705
influência da matéria no – 987
inteligência e – 604a
moral – 941
motivação de queda do – 262
natureza do – 605
necessidade comum a todo – 938a
necessidade da destruição e o – 733
objetivo do trabalho do – 677
origem do – 607a
parte essencial do – 728a
perispírito e – 135
preocupação de Deus com o – 963
princípio intelectual comum aos 

animais e superioridade do – 605a
qualidades do – 361
raciocínio e consolação do – 933
relacionamento e – 768
retrogradação e – 194a
sentimento de perpetuação da 

memória e o – 823
universalidade de gozos para o – 938a

Homenagem
comparecimento de espírito a – 324
desencarnado e – 326

Humanidade
conservação no Espírito do estado 

precedente ao período de – 609
dupla chaga da – 759 
flagelos e – 737
marcha do progresso e 

aperfeiçoamento da – 783

melhora da – 738
origem exclusiva da – 59
paixões e – 363
progresso da – 756
promotores do progresso e – 789
sacrifício pessoal para o bem da – 699
transformação da – 1019

Humanização
período de – 607b

Humildade
desinteresse e – proleg.

I
Ideia

forma e – introd., XIV 
intuição de – 415
modificação de – 800
nova e oposição – introd., VII
terrena, conforme ponto de 

vista do extático – 443

Ideia religiosa
paganismo e gerações na 

substituição da – 798

Ideias inatas – 218-221
reencarnação e – 218
sonâmbulos e – 431
teoria das – 218a

Identidade
adoção de – 505
Espírito comunicante e usurpação 

de – introd., XII
linguagem, caráter e – introd., XII
revelação de – 504a

Identificação
Espírito antes da desmaterialização 

e – introd., XII
indagação sobre a autoria de fatos 

extraordinários e – introd., IV
indícios de – introd., XII

Idiota
estado mental e – 374



Índice geral

504

Idiotia
faculdades morais e intelectuais na – 373a
gênio e – 373a

Idiotismo
manifestações anímicas e – 372a

Ignorância
mal e – 120
tratamento do vício e da – 888a

Igualdade
absoluta das riquezas – 811
criação por Deus e – 878a
natural – 803
túmulo e – 823

Ilusão
vítimas de – introd., IX

Imaginação
lendas e – 529

Imortalidade
alma e – 222
consolo pela – concl., III
Espírito e – 83

Impedimento
direito à liberdade de consciência e – 836
igualdade absoluta das riquezas e – 811

Imperfeição
reforma íntima e – 14
sofrimentos e – 133a

Individualidade
alma e – 150
desencarnação e prova da – 152
Espírito e – 366
perispírito e – 284
retorno à vida espiritual e – 151

Indivíduo
conhecimento de si mesmo pelo – 919
faculdades extraordinárias do – 219
posição e caráter do – 534

Indução
suicídio e – 946a

Indulgência
caridade e – 888a

erro e – 903
Espiritismo e – concl., VII
homem de bem e – 918

Infância
desencarnação na – 197, 381
formação religiosa na – 941
período da – 183, 379, 385
período de repouso do Espírito e – 382

Infanticídio
parricídio e – 750
prática de – 751

Infelicidade
ambição e – 933
falta do necessário e – 927
orgulho e – 933
provocada nos outros – 989

Inferior
superior e – 277

Inferioridade
apego aos bens terrenos e – 895
influenciação e – 465
oportunidade para a reabilitação e – 171
predomínio das más paixões e – 911

Inferno
alegoria do – 1012
crença no – 974
ideia do – 1009
localização do – 1017
paraíso e – 1012

Infinito
conceito de – 2
Deus e – 3

Influência
do organismo – 367-370
pais e – 208

Influenciação
bem-estar das pessoas sob – 989
espíritos imperfeitos e – 122a
espiritual – 525, 971
fenômeno espírita e * do 

meio – introd., XVI



Índice geral

505

inferioridade e – 465
inspiração e – 545
inteligência e – 462
má e força de vontade – 468, 469
mau Espírito e – 473
oculta dos Espíritos – 459
ostensiva e oculta – 525a
pensamentos e formas de – 525a
pensamentos em geral sob – 543

Ingratidão
amizade e – 937
assistência espiritual e – 730
conceito de – 937
consequências da – 535a
decepção pela – 938
infelicidade dos que causam a – 937 
provação pela – 937
remorso do ingrato e – 938
sensibilidade e – 938a

Inimigo
amor ao – 887
perdão ao – 764

Inimizade
perdão e – 887

Inocência
infância e – 199a, 385

Inspiração
encarnado e – 463
influenciação e – 545

Instinto
animais e – 593
atos da inteligência e – 74
conservação e – 702, 730
inteligência e – 73
inteligência limitada e – 593
mau e esquecimento da lei divina – 620
povos primitivos e – 753
prática de crimes por criança e – 199a
raciocínio e – 75a
selvagens e – 849

Instrução
leis morais e falseamento de – 625

Inteligência
aberração da * e materialismo – 148
conceito de – 72a
desenvolvimento da – 189
Espírito e – 24
fonte da – 72
influência do organismo e – 180
influenciação e – 462
instinto e – 71
livre-arbítrio e – 780a
moral e – 365
permanência em estado latente da – 220
princípio vital e – 71
superioridade do homem e sua – 606a

Intercessão
prática do bem e – 662

Interesse
pessoal – 895

Intuição
penas e recompensas futuras por – 960
tendências instintivas e – 393
vida futura e – 329 

Inutilidade
lembrança do passado e – 306a
voluntária – 574

Inveja
ciúme e – 933
felicidade dos outros e – 926
suplícios do ciúme e da – 933
tormentos da – 281

Investigação
vida espiritual e – 257

Irmãos
criação divina e fraternidade entre – 54
semelhança de caráter entre – 211

Irradiação
alma e – 454
Espírito e – 92a, 420

Isolamento
sociedade e – 769



Índice geral

506

J
Jesus

caridade e – 886
entendimento da palavra de – 131
Espiritismo e – concl., VIII
fanatismo e divulgação da 

doutrina de – 671
linguagem alegórica de – 131
perfeição de – 625
reino de – 1018

Juízo
formação de – 458

Juízo final
pluralidade dos mundos e – 1010

Julgamento
escolha de provas e capacidade de – 269
participação no próprio – 919a
superficial e necessidade de 

observação – introd., X

Júpiter
Terra, Marte e – 188

Justiça
compreensão da – 795
conceito de – 875
critério da verdadeira – 876
direitos naturais e – 873
distribuição da – 765
igualdade de direitos e – 878a
lei de – concl., IV
progresso moral e – 873
regra da verdadeira – 876
revelação do caráter pela prática da – 879

Justiça divina
doutrina da reencarnação e – 171
julgamento da – 747
negligência paterna e – 583a
parricídio e infanticídio perante a – 750
passado e – 393
vida futura e – 962

Justo
consolo do – 926

L
Laços de família

lei da natureza e – 774

Lamennais
eternidade das penas – 1009

Legislação
direitos da mulher e equidade na – 822a
humana e lei moral – 794
humana e necessidades novas – 795
progresso da – 794
progresso da humanidade e – 760

Legítima defesa
crime de – 638
culpa de assassínio e arguição de – 748
duelo e – 757

Lei de atração
aplicação da – 60

Lei de causa e efeito
aplicação da – 399
opressão aos fracos e – 807

Lei de destruição
renovação e – 41, 728

Lei de destruição ver também Destruição

Lei de progresso
evolução moral e – concl., IV
força da – concl., IV

Lei divina
abrangência da – 618
adoração e – 652
alcance da – 635
alma e – 620
amor ao próximo e – 647
aplicação universal da – 635
balanço perante a – 906
características da – 617a
casamento e – 695
conhecimento da – 619
consciência e – 621
conteúdo da – 617
cumprimento da – 526
destruição e – 728



Índice geral

507

divisão da – 647
ensino dos espíritos e – 627
escravidão e – 829
homem de bem e prática da – 918
imutabilidade da – 663
insulamento absoluto e – 767
isonomia da – 803
Jesus e revelação da – 626
justiça das reencarnações e – 619
laços de família e – 774
lei humana e – 697
leis da natureza e – 617
limite das necessidades e – 633

livre-arbítrio e – 258a
localização da – 621
prática da – 812a
suicídio voluntário e – 944
suporte da lei humana – 789
violação da – 758a

Lei humana
instabilidade da – 795
mutabilidade da – 616
princípio de justiça e – 822

Lei natural
caracteres da – 614
lei divina e – 614

Lembrança
resgate dos erros e sua – 978
vida  corpórea e – 304, 306, 306a
vidas passadas – 386a, 393, 397

Letargia
catalepsia e – 424
morte e – 423

Leviandade
ser humano e – introd., III

Liberdade
abuso da – 735
cerceamento da – 826, 828
escravidão e – 832
natural – 825
pensamento e – 833

Liberdade de consciência
conceito de – 837
embaraços à – 836
propagação de doutrinas perniciosas e – 841
repressão a atos de efeitos danosos e – 840
transviamento do caminho 

da verdade e – 841

Libertação
desencarnação e – 936
egoísmo e – 936

Linguagem
adequação de – 28
alegorias pelo Cristo e – 131
anfibologia e – introd., II
animais e – 594
entendimento sobre a palavra alma e – 139
espíritos – introd., XIII
espíritos superiores e – 1014
humana e particular conformação 

dos órgãos vocais – 596
imperfeição da * humana – introd., XIV
palavra “alma” e a humana – introd., II
palavra e – 594a

Livre-arbítrio
ação dos espíritos protetores e – 501
animais e – 595
caminho do bem ou do mal e – 121
conceito de – 804
consciência de si mesmo e – 122
criança e – 844
crime e – 861
decisões e – 544
desencarnado e características do – 872
embriaguez e – 848
encarnado e características do – 872
estado de erraticidade e – 224b
exercício do – 259, 266, 845
faculdades morais, intelectuais e – 847
fases da vida e – 844
fatalidade e – 866, 872
futuras encarnações e – 872
gênero de provas e – 258, 259
hipótese da ausência do – 872
homem e – 634, 843



Índice geral

508

influência do organismo e 
exercício do – 846

inteligência e – 780a
lei divina e – 258a
missão e – 572
ocorrência de fatos e – 859a
percepções e – 250
posição social e exercício pleno do – 850
provas, bem, mal e – 399
razão e – 75a
respeito ao – 495
responsabilidade pela prática 

do mal e – 872
sabedoria divina e – 123

Livro dos espíritos (O)
autoria de – proleg.
Espiritismo e – proleg.
filosofia espiritualista e – introd., I

Locomoção
Espírito e – 89, 247

Lógica
doutrina e – 131
reencarnação e – 222

Loucura
causas da – introd., XV
cérebro desorganizado e – 375
desencarnação e – 377
Espiritismo e – introd., XV
manifestações da alma e – 372a
preservativo contra a – introd., XV
suicídio e – 376

Lucidez sonambúlica
limitações à – 455

Luís (São)
duração das penas futuras – 

1004, 1006-1008
ressurreição e reencarnação – 1010
transformação da humanidade e 

pecado original – 1019

Luís (São) e Agostinho (Santo)
abandono do protegido pelo protetor 

conforme elucidações de – 495

Luta
chegada ao progresso e – 894

M
Mãe

aborto de risco de vida da – 359

amor filial e – 891

Magnetismo
ação do – 482

charlatanismo e – 481

cura pelo – 556

exercício inconsciente do – 482

simpatia e – 388

Mal
antropofagia e – 637

atração para o – 472

bem e – 511, 630, 780a, 932

bem, erro e – 632

causa do – 907, 917

consequências do – 784

culpa e – 639, 640

cumprimento da lei divina e 

ausência do – 632

egoísmo e – 913

eterno – 1009

ignorância e – 120

impedimento do – 860

indução ao – 281

moral – 634

necessidade do – 638

pedido de riqueza e arrastamento ao – 533a

prática do – 551, 640

resistência ao – 641

transviamento para o – 583

Maldição
bênção e – 557

Mandamento
amor ao próximo e extensão do – 665

Manifestação
espírita e liberdade da – concl., VI

inteligente por meio de mesas – introd., IV



Índice geral

509

Marte
Terra, Júpiter e – 188

Matéria
atuação recíproca do espírito sobre a – 135a
criação da – 21
definições de – 22a
desligamento da – 266
destruição da – 728a
Espírito e – 25, 27, 155a, 368a, 375a, 605a
estados da – 22
força, movimento e demais 

propriedades da – 33a
formação da – 30
individualização da – 79
modificações e propriedades possíveis à – 33
moléculas orgânicas, ressurreição e – 1010
ponderabilidade da – 29
princípio vital e – 62
propriedades da – 7, 29-34, 64a 
seres vivos e – 61
tangibilidade da – 91

Materialismo – 147 
aberração da inteligência e – 148
conceito de alma e – introd., II
Espiritismo e – concl., II, 799
fenômenos do sonambulismo, 

do êxtase e – 446
morte do – concl., VIII
negação do – concl., VII
oposição ao – introd., I
orgulho e – 147

Maternidade
risco de aborto e – 359

Mau
características do bom e do – 932
influência do – 932
prosperidade do – 926

Médium
comunicabilidade dos espíritos 

e – introd., IV
grande número de – concl., VI
participação de – introd., V

teoria espírita e contribuição 

do – introd., XVI

Mediunidade
afloramento sutil da – 409

gêneros de – introd., V

proibição da – concl., VI

Medo
desencarnação e – 941

inferno e – 974

morte e – 730, 941

Memória
vidas passadas e – 307

Mendicância
educação moral e – 889

Merecimento ver Mérito

Mérito
conquista de – 133

desigualdade do – 806a

escala espírita e – 275a

prática do bem e – 646

privação voluntária e – 720a

progresso e – 692a

submissão a provas e – 708

Mesas girantes
Espiritismo e – concl., I

fenômeno das – introd., III

manifestações inteligentes e – introd., IV

tiptologia e – introd., IV

Metempsicose
reencarnação e – 611

Milagre
ciência e – concl., II

desejo por – 802 

Minerais
vegetais e – 585

Miséria
opulência e – 707

prova da – 815

riqueza e – 814



Índice geral

510

Missão
candidatos a uma mesma – 572a
capacitação e elevação para 

desempenho da – 571
conhecimento prévio da – 570, 576
cumprimento de – 568
dever e – 575
encarnação e – 132
engano e – 581 
Espírito bom e – 280
Espírito encarnado e – 573
Espírito protetor e – 491, 493
Espírito, influência maléfica e – 470
experiência adquirida e – 580
previsão ou não de – 577
realização de – 575
reencarnação e – 175, 178, 273, 338
resistência ao mal e – 645
tentação e cumprimento de – 712

Mistério
ciência e – 19
conhecimento e – 18
criação do Espírito e – 78

Mistificação
incerteza sobre – introd., IX

Mitologia
combates e – 541
ideia espírita e – 537
Moisés – concl., VIII
Molécula
forma da – 34a
matéria e – 34

Monogamia
poligamia e – 701

Moradia
escolha pelo Espírito de – 184
graus de adiantamento moral e – 188 

Moral
ciência e – 192
definição de – 629
inteligência – 365
progresso – concl., V

Morte
agonia e – 156
caridade na – 941
coração e – 69
culpabilidade no apressamento da – 953
entes queridos e – 934
escolha de novo corpo físico 

logo após a – 263
esperança e – 941
fatalidade da hora da – 854
fatalidade e – 872
fé e – 941
fenômeno da – 548
imprudência e – 954
inferno e – 941
lembrança da vida terrena após a – 305
letargia e – 423
momento da – 165
natural por esgotamento dos órgãos – 154
pressentimento e – 411
sentimento da pessoa no 

momento da – 961
sentimentos depois da – 295
sofrimento e alegria após a – 965
temor da – 730, 858, 941
temor ou desejo da – 981
vida e – 68, 738a
violenta e reação do Espírito – 546
visão do Espírito após a – 257

Morte ver também Desencarnação

Mortificação
alimentação e – 724
exemplo de verdadeira – 721

Morto
oração pelo – 323, 664, 665
respeito ao – 329 

Mulher
direitos do homem e da – 817
discriminação à – 818
funções do corpo físico da – 819

Mundo
criação em seis dias do – 59



Índice geral

511

Mundo de expiação e provas
predominância de espíritos maus em – 872

Mundo espiritual – 84 a 87
afeições entre espíritos no – 297
composição do – introd., VI
comunicação entre mundo 

corpóreo e – proleg.
culpado e vítima no – 977a
espíritos e – proleg., 84
habitantes da Terra e – 495
hierarquia e – 540
inimigos no – 293
lado mau do – introd., X
locomoção no – 232
malevolência e – 531
mundo corpóreo e – 86
preexistência do – 85
recepção por parentes e amigos 

do Espírito no – 289
reconhecimento de espírito 

protetor no – 506
regresso da alma ao – 287
relacionamento no – 274
revelação dos erros no – 977a
vida no – 150b, 159

Mundo físico ver Plano físico

Mundos
formação dos – 37-42
lei de destruição e – 732
superior e inferior – 805
transitórios – 234

Mundos evoluídos
animais em – 601
conhecimento de Deus pelos 

animais em – 603
Espírito extático e – 440
felicidade em – 394
lembrança de vidas passadas e – 394
período para reencarnação em – 223
reminiscência do passado em – 394
vida em – 985

Mundos habitados
encarnação nos – 172
esquecimento do passado em – 394

pluralidade dos – 55-58
vida nos diferentes – 57, 58

Mundos transitórios
destinação dos – 236
objetivo de moradia em – 235
seres corpóreos e – 236a
Terra e – 236d
topografia de – 236a

Música
sensibilidade dos espíritos para a – 251

N
Nação

amor à * após a desencarnação – 317
caráter de uma – 521
faculdades morais em uma – 793
única – 789

Nada
entendimento dos Espíritos sobre o – 23a
horror ao – 958
linguagem humana e o – 23a
vida futura e o – 148

Namoro
vivência comum e – 939

Nascimento
alma e – 336
ambiente de – 260
choro e – 384
concepção e – 351
criação da alma e – 222
criança e – 336
desenvolvimento de faculdades 

do Espírito com o – 352
espontaneidade do – 46
morte antes do – 346
morte após o – 347
oração pelo * de criança – 210
origem e meio de – 272
perturbação e – 351
união do Espírito ao corpo e – 337

Natimorto
Espírito e – 356
nascimento e – 356a



Índice geral

512

Natureza
ação dos espíritos na – 536
beleza da – 236c
belezas da * e sensações do Espírito – 252
encadeamento e solidariedade na – 132
fenômenos da – 536a
reinos da – 585
ser à parte dos três reinos da – 592
universalidade da criação e – 573, 607a
vazio e – 236e

Necessário
felicidade e – 922, 927
lei divina e o – 930
limite do – 715
mau uso do – 705
posse do – 922
privação do – 927
satisfação com o – 705
supérfluo e – 704
superstição e – 736

Necessidade
equívocos no entendimento sobre – 762
paixões e – 792a

Negação
evidência e – 802

Nome 
importância espiritual do – introd., XII

O
Obsessão

cura da – 475
Espírito imperfeito e – 122a
mundo espiritual e – 972
oração e – 479
requisitos para ocorrência de – 474
tratamento da – 478

Obstáculos
enfrentamento de – 707

Ociosidade
consequências da – 678
desejo de progresso e – 564
desgosto pela vida e – 943

Espírito puro e – 562

inconveniência da – 574a

trabalho e – 943

Ocupação
demonstração de progresso em – 566

espíritos errantes e 

desmaterializados e – 584a

incessante dos espíritos – 563

trabalho e – 675

Ódio
dificuldade para libertação do – 547

Espírito impuro e – 292

Ofensa
homem de bem e – 918

reparação de – 759a

Oferenda
prática do bem e – 673

sacrifício animal e – 672

Opinião
sábios e – introd., VII

Oposição
Espiritismo e – 798

ideias novas e – introd., VII

liberdade de consciência e – 837

Oração
conceito de – 659

direcionamento no rumo de vida e – 523

eficácia da – 660a, 664

espíritos arrependidos e – 997

estudo de si mesmo e – 660a

exemplo de Jesus e – 664

expressão de amor a Deus pela – 659

fortalecimento pela – 663

intenção e – 658, 659

intercessória – 662

nascimento de criança e – 210

obsessão e – 479, 531a

perdão das faltas e – 661

poder da – 663

suavização de sofrimento e – 665



Índice geral

513

Organismo
alma e – 369

reencarnação e influência do – 369

Orgulho
demonstrações de – 823a

genealogia e – 205a

materialismo e – 147

necessidade, trabalho e – 929

profissões modestas e – 928

razão e – introd., VII

retratação e – 1000

suicídio e – 947

Orientação
mundos inferiores e – 233

Oriente
estilo alegórico na literatura do – 59

Ostentação
benefício e – 888a

P
Pactos

maus espíritos e – 549

Pais
influência dos – 208

provação ou expiação para os – 199

provas e – 355

Paixão	
conceitos de – 908

criação de necessidades e – 792a, 795

desenvolvimento espiritual e – 191ª

espíritos e má – 228

espíritos inferiores e – 972a

exercício da vontade e domínio da – 911

expressões adequadas aos efeitos da – 933

governo da – 908

prazo de sofrimento das provas e – 265

vontade e – 907

Palavra
faculdade da – 772

linguagem e – 594a

Panteísmo – 14,15
conceito de alma e – introd., II
refutações ao – 16

Paraíso
alegoria do – 1012
inferno e – 1012
perdido – 1019

Parasitose espiritual
privações de mal assalariado e – 717
supérfluo e – 717

Parentela
filiação e – 203-206
física e espiritual – 204

Parricídio
infanticídio e – 750

Passado
conhecimento do – 242, 399
esquecimento do – 392
lembrança do – 219, 397, 285a, 393

Paternidade
responsabilidade pela – 582

Paulo (apóstolo)
castigo eterno e inferno – 1009

Pecado
original – 1019

Pena de morte
crime e – 760
desaparecimento da – 760, 762

Pena de talião
conceito de – 764
execução do assassino e – 764

Penas eternas
arrependimento e – 1006
condenação a – 171, 222
Deus e – 1009

Penas futuras
crença nas – 960
recompensas futuras e – 960

Pensamento
alma e – 89a



Índice geral

514

atração pelo – 467
conhecimento pelos espíritos 

de nosso – 457
culpa e – 977
encobrimento da individualidade 

e do – 283
espíritos e – 100
fase da infância e – 380
identidade de – 513
influenciação e – 525a
irradiação do – 247
liberdade e – 833
oculto – 977
percepção e – 27
próprio e influenciação – 460
responsabilidade pelo – 834
sugestão e – 461
transmissão oculta do – 419
velocidade do Espírito e do – 89

Percepção
espíritos e – 25a, 237, 246, 547a
livre-arbítrio e – 250
momento presente e – 241
pensamento e – 26
vegetais e – 587

Perdão
Deus e – 1009
faltas e – 661
inimigos e – 764

Perfeição
anjo e – 129
aproximação da – 908
aquisição de – 177
ausência de – concl., IV
busca da – 125
caminho do bem e – 127
chegada à – 126, 133a
conquistas e – 119
encadeamento natural na escala 

espiritual e – 192
Espírito puro e – 128
evolução espiritual e – 117
expiação e – 132
grau de – 179

igualdade na criação do Espírito e – 115
Jesus e – 625
possibilidades do Espírito na 

caminhada para a – 398a
reencarnação e – 168, 222
retrogradação e – 118
sabedoria e – 238
união e – 298

Perfeição moral
aproximação da – 913

Perguntas
respostas e – 613

Perispírito – 93-95
alma e – 150a
alma, corpo e – 135a
conceito de – 257
decapitação e – 162
densidade do – 257
desprendimento do corpo físico e – 257
diferentes mundos e – 181, 187, 257
Espírito e – 93, 186
Espírito puro e – 186a
faculdades do – 257
forma do – 95
formação do – 94
homem e – 135
impressões da matéria e densidade do – 257
individualidade e – 284
perturbação e – 165
sensações do – 257
substância do * em diversos mundos – 187
troca de – 94a

Perseverança
consequências da – proleg.

Personalidade
egoísmo e sentimento da – 917
identidade digna de confiança e – 505
manifestações frequentes de * 

ilustre – introd., XI

Perturbação
desencarnação e – 319
despertamento e – 319



Índice geral

515

espiritual – 163
gênero de morte e – 165
morte coletiva e – 165
nascimento e – 351
perispírito e – 165
prática do bem, consciência pura e – 165
reencarnação e – 339
separação da alma e do corpo e – 164

Planetas
formação dos – 56

Plano espiritual ver mundo espiritual

Plano físico
apoio a Espírito na partida para o – 342
malevolência e – 531
mundo corporal e – introd., VI
reencontro no – 386

Platão
eternidade das penas – 1009

Pluralidade dos mundos habitados
homem e – 55

Pluralidade dos mundos habitados 
ver também Mundos habitados

Pobreza
predominância da – 931

Poder
homem de bem e o exercício do – 918
honrarias terrenas e – 275
prova do – 816

Poesia
médium versejador e – introd., XIV

Poligamia
aperfeiçoamento social e – 701
monogamia e – 701
sensualidade e – 701

Politeísmo
crença na – 667
fenômeno espírita e – 668

População
do globo – 686, 687

Posse
aquisição de bens e – 883a
faculdades do Espírito e – 189

Possesso
uso do vocábulo – 474

Povoamento
Adão, Terra e – 51
espiritual do espaço – 87, 317
reencarnação e – 786
seres vivos e – 43
sucessão de raças e – 688
Terra e – 50, 51, 59

Povos
atração de espíritos protetores e – 521
caráter dos – 215
declínio e extinção dos – 788
degenerados – 786
marcha de progresso em diferentes – 780b
períodos de vida dos – 788

Prece ver Oração

Preconceito
obediência a – 955

Precursor
Doutrina Espírita e – 145

Predestinação
possibilidade de – 576

Predição
futuro e – 399

Pregação
autor e – 905
da solidariedade – 799

Preguiça
conformismo e – 995a

Presciência
divina – 579
esquecimento humano das leis 

divinas e * divina – 621a

Presença
anjo guardião e – 495
cemitério no dia de finados e – 321a



Índice geral

516

Presente
percepção do – 241

Pressentimento
conceito de – 522
entrada na vida espiritual e – 157
Espírito protetor e – 522
morte e – 857
sonho e – 405
volta do Espírito ao corpo e – 330

Prevenção
flagelos e – 741
perigos, riscos de vida e avisos como – 855
promoção de perturbações e 

medidas de – 840
recordação do passado e – 396

Previdência
crenças como motivo de 

perturbações sociais e – 840
direito à vida e – 881

Princípio espiritual
evolução e – 607a

Princípio inteligente
alma dos animais e – 606
desenvolvimento do – 729
elaboração do – 607a
individualização do – 79
inteligência de animais, do homem e – 606a
matéria e – 28
preservação do – 728a
seres vivos e – 611
transformação do – 607a

Princípio vital
alma e – 136
conceito de – introd., II
corpo físico e – 67
Espírito, matéria e – 64
fluido vital e – introd., II
fonte universal do – 139
matéria e – 62
modificações do – 66
morte, vida e – 70
seres orgânicos e – 67a
vida e – 63

Princípios básicos
Espiritismo e – introd., VI

Privação
culpa pela – 927
distribuição dos bens e – 1001
reparação das faltas e – 1000
voluntária – 720

Prodigalidade
desinteresse e – 896
esbanjamento, mau uso da riqueza e – 896

Prodígio
providência divina e – 802 

Profeta
verdadeiro – 624

Profissão
felicidade e – 928

Progresso
acordo da lei humana com o – 781a
aptidões e – 366
arte como veículo de fomento ao – 565
avanço do – 782
boa-fé e tentativa de resistência ao – 782
caminhada para o – 780b
civilização e – 790
dor e – 995
dos povos – 786
espécies de – 785
Espírito e – 366
estado de natureza e – 776
exigências da vida e – 501
imposição do – 768
inevitável – concl., IV
influência do Espiritismo no – 798
legislação e – 794
lei de auxílios mútuos e – 509
lentidão e – 116
marcha do – 781a, 779
material e espiritual – 276
meios de – 738
merecimento e – 692a
moral – concl., V
moral e intelectual – 780
obstáculos ao – 781, 781a, 785



Índice geral

517

participação geral no – 789
reencarnação e – 169
sofrimento e – 270
substituição de gerações e – 786
virtude e – 893

Proibição
manifestação espírita e sua – concl., VI

Propriedade
direito de – 882, 885
legítima – 884

Prosperidade
pessoa má e – 926

Provação
ambiente para – 260a
lado pseudofácil da – 267a
livre-arbítrio e gênero de – 259
oração e – 663
resistência e – 946
tendências do Espírito e – 261

Provas
altruísmo ante a – 740
conhecimento antecipado do 

gênero de – 522
emprego da autoridade e – 816
entendimento sobre aplicação  de – 268
escolha das – 258, 266, 335, 852
êxito e gênero de – 864
experiência no caminho do mal como – 515
faltas e – 399
finalidade da – 871
instinto de conservação e 

superação das – 730
livre-arbítrio e – 258
nascituro e – 355
possibilidade de fracasso nas – 341
receio das – 979
resistência a – 663
resistência do mal e – 498
revelação do futuro com 

experimentação de – 870

Provas e expiações
resistência a – 946

Providência divina
agradecimento à – 535
desenvolvimento do livre-arbítrio e – 262
desempenho de ação protetora 

e amparo da – 507
lei da – 132
progresso individual e – 738
prodígios e – 802
sofredor e – 946
solicitude da – 495

Próximo
ações contrárias a si mesmo e ao – 919a 
caridade e – 770a, 903

Psicologia
Espiritismo e – concl., VIII

Punição
após a morte – 973
criminoso e – 761
nesta vida – 921
reencarnação e – 372
tipos de – 973

Purgatório
alegoria do – 1013
Espiritismo e – 1017
expiação e – 1013
local do – 1013

Purificação
aperfeiçoamento moral do Espírito e – 182

Q
Queda

homem, livre-arbítrio e – 262

R
Raças

cruzamento de – 59
diversidade de * humanas – 52
desaparecimento e substituição das – 185
desigualdade de aptidões e – 831
marcha do progresso e extinção de – 787
miscigenação da grande família 

humana e novas – 690



Índice geral

518

relevância no caráter das * primitivas – 691
renovação de povos na Terra e de – 688

Raciocínio
evidências e – 59
lógico e argumentação sobre 

reencarnação – 222

Racismo
espíritos inferiores e – 222

Razão
instinto e – 75
livre-arbítrio e – 75a
privação voluntária da – 848
reflexão e – 16
tentação e – 712a

Reabilitação
arrependimento e – 1002

Realidade
alegoria e – 480

Realização
encargo e – 575
missão e – 575

Rebeldia
resistência ao progresso e 

consequências da – 787

Receituário
orientação em – 431

Reconhecimento
manifestação de – 488a
marcas de civilização perfeita e – 793
pais, filhos, amigos e – 285

Recordação ver Lembrança

Reencarnação – 166-170
alma e – 336
aperfeiçoamento das raças pela – 689
aproveitamento do tempo e – 115a
aquisições do Espírito e – 455
arrependimento sincero e – 194a
características e – 217
caráter moral e – 216
conhecimento das leis morais e – 619

conhecimento e – 192a
considerações sobre – 222
corpo físico, escolha de provas e – 334
criminoso e – 194
descendência e – 197a
diversidade de experiências e – 177a
egoísmo e – 915
ensino dos Espíritos sobre a – 222
erraticidade e – 225
escolha das provas e – 258, 264
escolha e – 184a
espaço de tempo para – 223
Espírito errante e – 333
espíritos e – 331
espíritos inferiores e – 755
estacionamento, aquisições 

do Espírito e – 192a
evolução e – 538
evolução e limite à – 169
evolução espiritual e – 192
evolução espiritual pela – 271, 

612, 789, 985, 991
existências consecutivas e – 218b
experiência e – 787a 
experiência feminina e – 202
expiação de idiotas, cretinos e – 373
expiação e – 178a, 262a
família e – 203
funcionamento do organismo e – 368
fundamentos da – 613
gêmeos e – 213
genealogia e – 205a
gestação e – 214
ideias inatas e – 218
idiotia e – 372
Igreja e – 1010
igualdade para todos na lei da – 199a
inconformismo e – 350
influência do organismo e – 367
intervalo para – 349
justiça da – 171
justiça divina e – 171, 222
laços de família e – 205
lei de causa e efeito e – 807
livre-arbítrio e – 847



Índice geral

519

lógica e – 222
má compreensão do princípio da – 195
metempsicose e – 611
missão e – 178, 338
momento da – 330a, 332
mundo inferior e – 174
mundo para – 986
mundos evoluídos e – 985
necessidade da – 166, 330a
notícia histórica sobre a – 222
novo corpo físico e – 166c
objeções à lei de – 222
objetivos da – 167
opinião humana e – 222
parentela e – 204, 209
passagens evangélicas e – 222
penalização e – 372
perda de faculdades intelectuais e – 220
perfeição e – 168
perturbação e – 339
posição social e – 193
povoamento e – 786
prosseguimento de amparo a descendente 

após a * do protetor – 510
prova da – 166a
questões insolúveis e – 222  
rebeldia e – 115a
recusa de corpo para – 335a
resposta de Jesus a Nicodemos 

e a lei de – 222
ressurreição e – 1010
sexo e – 201
sofrimento e – 196
temor de fracasso nas provas e – 341
unicidade das existências corpóreas e – 222
Universo e – 173b
vidas passadas e – 166b

Reencontro
afeições e – 160

Reforma
legislação e fatores influentes para – 797

Reforma íntima
exame da própria individualidade e – 919a
imperfeições e – 14

influenciação perniciosa e – 122b

Regeneração
destruição e – 729
nova era para – proleg.

Regulamento
trabalho e – 683

Reinos
três – 585

Relacionamento
Deus, homem e – 836
entre os espíritos – 278
Espírito familiar e – 495
espíritos durante o sono e – 401
homem e – 768
no mundo espiritual – 274

Relações
de simpatia e de antipatia entre 

os espíritos – 291

Religião
adoração e – 654
antagonismos pela – 222
ciência e – 59
penas eternas e – 1009
respeito a crenças alheias e – 655

Religiosidade
Espiritismo e – concl., VII

Remorso
culpado e – 977a

Reparação
boas ações na * do mal – 1000
Deus e – 949
falta e – 222
ofensas e – 759a
orgulho e – 1000

Repouso
objetivo do – 682
trabalho do Espírito e – 254
velhice e – 685

Reprodução
controle e – 693



Índice geral

520

equilíbrio populacional e – 687
métodos anticoncepcionais e – 694
mundo corporal e – 686
obstáculos à – 693
primitivas raças e – 690
seres vivos e – 686

Resgate
reparação das faltas pelo – 1000

Resignação
Espiritismo e – concl., VII
sofrimento e – 924

Respeito
direito alheio e – 827, 877
feto e – 360
livre-arbítrio e – 495
opinião sincera e – 838

Responsabilidade
conhecimento e – 535b
gradação da – 636
herança de riqueza de má 

procedência e – 809
individual – 502a
paternidade e – 582
prática do bem e – 642
proporcionalidade de compreensão e – 637
sociedade e – 813

Resposta
participação de médium e – introd., V

Ressurreição
ciência e – 1010
Espiritismo e – 1010
reencarnação e – 1010

Reunião
instrutiva – introd., VIII
no espaço com revelação pelo sonho – 406
parentes e amigos, após a morte, em – 290

Revelação
ciência e – 20
espíritos superiores e – 399
futuro e – 868
lei divina e – 622
lei divina, Jesus e – 626

posição superior de diferentes 
mundos e – 182

verdade e – 628, concl., VIII
vidas anteriores e – 395

Riqueza
boa utilização da – 809
conceito de – 896
desigualdade de – 808
herança e a origem da – 808a
homem de bem e a prova da  – 918
idealismo de devaneios sobre 

igualdade de – 811a
merecimento e – 925
miséria e – 814, 925
ostentação de – 823a
prova da – 533, 815, 925

Ritual
adoração e – 654

S
Sabedoria

perfeição e – 238

Sacrifício
animal e adoração – 669a
animal e oferenda – 672
benefício alheio e – 951
da própria vida – 951
humano e adoração – 669, 669b
morte e – 951

Satanás
alegoria com atributos da 

animalidade e – 131
forma alegórica do mal e – 131
venda da alma a – 550

Saúde
alimento e – 722

Selvagem
alma do – 191
antropofagia e – 637
diferença entre o civilizado e o – 933
instinto – 849
Semelhança
física e moral – 207-217



Índice geral

521

Sensação
belezas naturais e – 252
causa desconhecida e – 471
espíritos e – 257
música e – 251
sonambulismo e – 437
vegetal e – 587

Sensibilidade
convulsionários e – 483
decepção e – 938a
força física da mulher e – 820
ingratidão e – 938a
vulnerabilidade e – 938a

Sensualidade
poligamia e – 701

Sentido
alegórico e interpretação da Bíblia – 59

Sentimento
adoração e – 653
alma e – 725
conhecimento e – 751
instintivo – 5
razão e – 898

Separação
morte violenta, cessação da 

vida e * da alma – 161
parcial da alma e do corpo físico – 455
responsabilidade pela – 940a

Sepultamento
comparecimento numeroso a – 327a
escolha de local de – 325
funeral e – 327
presença de desencarnado em – 327

Ser humano ver Homem

Seres inorgânicos
seres vivos e – 585

Seres vivos
aparecimento dos – 59
aperfeiçoamento e – 703
criação dos – 59
destruição recíproca dos – 728a
formação dos – 43-49

geração espontânea dos – 44
instinto de conservação e – 702, 727
lei de destruição e – 728
lei do progresso e – 185
morte de – 70
princípio inteligente e – 611
reprodução dos – 686
seres inorgânicos e – 585
vida material e – introd., II

Seriedade
estudo do Espiritismo com – introd., VIII

Sexo
espíritos e – 200-202
nos espíritos – 200
reencarnação e – 201

Sexos
encarnação e – 822a
união dos – 700

Silêncio
sociedade e – 772
utilidade do – 772

Símbolo
desenho da cepa pelos espíritos e 

representação de – proleg.
representação do Espírito por 

cor, alegoria e – 88a

Simpatia
antipatia e – 293
aparentemente estranhos e – 204
companhia dos espíritos e – 513a
convivência e – 940
espíritos da mesma ordem e – 980
espíritos e – 387
gradações na – 514
individualidade do Espírito e – 301
lembrança de atos maus e – 294
magnetismo e – 388
predicados necessários à existência de – 302
promoção da – 303
próximo e – 303a

Simplicidade
preferência pela – 673



Índice geral

522

Sinceridade
adoração com – 654

Sintonia
faixas inferiores e – 402
tendências humanas e – 518

Sistema
antirreencarnacionista – 789
indagações e busca de respostas 

pela construção de – 613
passagem do Espírito pela 

fieira animal e – 613
planetário e a Terra – 188

Sobrenatural
Espiritismo e o – concl., II
religião e o – concl., II

Sobrevivência
probabilidades de – 348

Sociedade
casamento e – 696
convivência e – 278
crueldade e – 756
divulgação de escândalos e – 904
família e – 775
fome e – 930
isolamento e – 769
natureza e – 766
responsabilidade da – 813
retiro para trabalho em benefício da – 771a
severidade das leis e – 796
vida em – 768

Sofrimento
aplicação do – 1003
apoio dos bons espíritos no – 976
arrependimento e – 1008
causador do – 933
causas do – 257, 983
civilização e – 926
consolação e – 924
duração do – 1004
ensino pelo – 738a
erros atuais e – 983, 984
erros de outras vidas e – 984
Espiritismo e – concl., V

Espírito e – 253
Espírito mau e seu – 973
Espírito protetor, erros de outrem e – 503
eterno – 1006
explicação do – concl., V
felicidade e – 931
físico e moral – 487, 983
imperfeições e – 133a
impulso do progresso mediante – 744a
influenciação e – 465a 
lembrança de * pelo desencarnado – 312
livre-arbítrio e – 1006
moral e material – 933
natureza do – 255, 465b
necessidade de extirpação do 

egoísmo e – 916
necessidade do – 976a
orgulho, egoísmo e * dos 

bons espíritos – 487
perda de entes queridos e – 936 
pessoa de bem e seu – 984
reencarnação e – 196
resignação e – 924
resistência ao – 726
segundo os bons espíritos – 976, 976a
vida futura e – 1003
voluntário – 727

Sol
ser humano e direito de lugar ao – 707
Solidariedade
caridade e – 805
conceito de – 916
egoísmo e – 915
Espiritismo e pregação da – 799
isenção do trabalho e – 679
mundos e – 804

Som
percepção do – 249

Sonambulismo
características do – 455
espécie de – 482
Espiritismo e – 455
êxtase e – 439
faculdades do – 438



Índice geral

523

fenômeno espírita e – introd., XVI
magnético e sonambulismo natural – 455
provocado – 426
sensações e – 437
sonho e – 425

Sonâmbulo
alma e – 436
conceito de – 431
Espírito desencarnado e – 434
extático e – 455
ideias inatas e – 431
percepção visual do – 435
visão à distância do – 432, 455
Sonho
comunicação com visita de 

encarnados no – 406
conceito de – 402
criança, adulto e – 380
incoerência do – 402
pressentimento e – 405
sonambulismo e – 425
veracidade do – 404 
visitação e – 343

Sono
alma durante o – 401
influência do – 402
relacionamento com espíritos e – 401
sonho – 400-412

Sorte
gênero de prova com rótulo de – 864

Submissão
costumes sociais e consequências de – 863
leis divinas e – 725

Substância
sentidos e – 32

Sugestão
pensamento e – 461
pensamento próprio e – 460

Suicídio
antagonismo das leis da natureza e – 957
assassinato e – 758a
busca de uma vida melhor e  – 950
causa de – 350

causas da loucura e – introd., XV
consequências do – 953b, 957
culpa e – 947, 952a
deixar-se morrer de fome e – 947
desespero e – 952a
desgosto pela vida e – 945
dever e – 955
direito de cometer o – 944
duelo e – 758
efeitos comuns nos casos de – 957
eutanásia e – 953
falta e – 948
família e – 949
fuga pelo – 946
indireto – 952
induzir ao – 946a
instinto de conservação e – 944
intenção e – 949
interrupção da vida e 

consequências do – 950
ligação do Espírito ao cadáver no – 957
loucura e – 376, 944a
má ação e – 948
moral – 952
morte inevitável e – 953, 953a
orgulho e – 947, 951
perda de entes queridos e – 956
perturbação espiritual e – 957
punição pelo – 952a
responsabilidade e – 943
sacrifício e – 951
salvar outra vida e – 951
segundo o Espiritismo – 957
sofrimento e – 946
vergonha e – 948, 949
vício e – 952
voluntário e loucura – 944a

Supérfluo
ambição e – 717
necessário e – 704, 923

Superior
dependência do Espírito, reencarnado 

ou na erraticidade, a – 888a
inferior e – 277



Índice geral

524

Superioridade
autoridade e – 274a

Superstição
alegorias e – 867
utilização do necessário e – 736

T
Talismã
feiticeiro e – 554

Temor ver Medo

Tempo
espíritos e compreensão do – 240
formação dos mundos e – 42
percepção integral das leis divinas e – 617a
personificação do – 131
predito – 1019, concl., VIII

Tentação
conduta diante da – 472
cumprimento de missão e – 712
oração dominical e – 872
prova da riqueza e – 865
razão e – 712a

Teologia
fogo moral e – 1009

Teoria
alma subdividida e – 140
ideias inatas – 218a
metades eternas e – 303a
panteísta – 14

Terra
bens da – 706
começo dos tempos e – 236e
desaparecimento e aparecimento 

de novas raças na – 688
desenvolvimento e – 188
encarnação na – 176
grau de purificação do Espírito 

extático e partida da – 441
habitantes exóticos na – 176a
história da formação da – 59
informações sobre diferentes 

mundos e – 182

interior da – 537a
movimento da – 59
mundos transitórios e a – 236d
período de humanização do 

Espírito e – 607b
população da – 687
povoamento da – 43, 59
primeiros ocupantes da – 236e
qualidade da encarnação na – 172      
reencarnação em mundo inferior à – 174
reencarnação na – 173a
sistema planetário e – 188
vontade divina e governo da – 529a

Timidez
mal e * dos bons – 932

Tiptologia
mesas girantes e – introd., IV
sematologia e – introd., IV

Trabalho
bases fundamentais para o – 718
coletividade dos espíritos e – 559
conceito de – 674
descanso e – 682
divino – 21, 80
exigências da lei do – 676
exploração do – 684
impossibilidade de conseguir – 930
início de obra do bem e participação 

de outrem no – 314
interesse pelo – 945
limite do – 682, 683
natureza das necessidades e – 678
necessidade do – 674  
ociosidade e – 943
ocupação e – 675
organização da sociedade e – 930
permanente de Deus – 78
resignação contra as vicissitudes e – 943
satisfação do necessário e – 930

Transformação
destruição e – 728
morte e – 997
progressiva – 997 



Índice geral

525

Transição
colônia de – 234
espíritos errantes e – 234
instinto em fase de – 589
ordem espiritual e – 100

Transmigração
progressiva – 189-196

Trasgo – 103

Túmulo
igualdade e – 823
lembrança das ações boas ou más e – 824
visitação a – 322

U
Ubiquidade

Espírito e – 92

União
almas sem afinidade na – 939
amor ausente na – 939
antipatia e – 939
Espiritismo e – concl., IX
espíritos bons e – 980
indissolubilidade e – 940
momento da * da alma ao corpo – 344
perfeição e – 298

Universalidade
existência de Deus e * de 

sentimento instintivo – 6

Universo
criação do – 37
espaço do – 35
harmonia do – 607a
presença dos espíritos puros no – 130
reencarnação e – 173b

V
Vácuo

espaço universal e – 36

Valor
da intenção – 670, 672
do conhecimento de si mesmo – 919a
intrínseco das funções da mulher – 821
prece ao Espírito bom e – 666

Vegetal
mineral e – 585
mundos superiores e – 591
pensamento e – 586
percepções e – 587
sensações e – 587
vida do – 586

Velhice
repouso na – 685

Velocidade
transporte do Espírito de um 

lugar para outro e – 89 

Verdade
revelação da – 628

Vergonha
suicídio e – 948

Vicente de Paulo (São)
esmola e – 888a

Vício
banimento de – 793
contato do – 265
criminalidade e – 645
desinteresse pessoal e – 895
suicídio e – 952
virtude e – 893-906

Vida
comprometimento da – 954
conhecimento antecipado de 

gênero de – 856
conselhos sobre a – 942
contemplativa – 657
corporal e fases – 191a
desgosto pela – 943
eterna – 153
infinito e – 738b
influenciação dos espíritos na – 525
instinto de conservação e – 730
intrauterina – 354
livre-arbítrio e fases da – 844
material e moral – 773
morte e – 68
mundo espiritual e continuação da – 159



Índice geral

526

sacrifício da – 947
uso dos bens terrenos e – 711

Vida corpórea
acompanhamento na – 516
função da – 872
homem de bem e – 918
vida espiritual e apego à – 941

Vida espiritual
fases da – 191a
influenciação durante a – 122b
lembrança do corpo físico e – 256
ocupações e – 558
paralelismo da vida humana com a – 266
recapitulação da vida corpórea e – 393
reencarnação e – 330a
retorno à – 149-165
vida corpórea e – 266
vida social e – 119

Vida futura
ausência de – 959
boa e má ação e – 962
compreensão da – 966
dificuldade em descrever a – 966
existência de Deus e – 221
hipocrisia e – 828a
intuição da – 329
preocupação com a – 959
recursos para a – 410a
respeito aos mortos e – 329
sentimento instintivo da – 959
vida presente e – 192a
vítimas e – 738b

Vida social
necessidade da – 766

Vida terrena
Espírito e objetivo da – 306b
recordação de várias presenças 

na Terra e – 304

Vidas passadas
adversários de – 530a
conhecimento de – 395
consequências da lembrança de – 394

memória e – 307
recordação de – 386a
sabedoria divina e esquecimento de – 394

Vingança
Espírito e – 531a

Virtude
sublimidade da – 893
vícios e – 893-906

Visão
de Deus pelos espíritos – 244
Espírito e – 245, 429
faculdade da – 247
limitação da – 247

Visita
comunicação, em sonho, entre 

encarnados e ocorrência de – 406
espíritos encarnados e marcação de – 416
espiritual entre encarnados – 414
imposição de – 416
sonho e – 343

Vista
da alma – 455

Vocação
desvio da – 928
orgulho e – 928
ponto de vista de conhecimento 

e – introd., VII
profissional e felicidade – 928
progresso em experiência corporal e – 270
seguir a – 928

Vontade
crença em Deus e – 631
Espírito reencarnante e – 345
paixão e – 907
poder da – 872

Voto de silêncio
relações sociais e – 772
sociedade e – 772

Z
Zelo

excesso de – 736





Esta edição foi impressa pela Lis Gráfica e Editora Ltda., Bonsucesso, 
SP, com tiragem de 3,8 mil exemplares, todos em formato fechado de 
150x230 mm e com mancha de 120x190 mm. Os papéis utilizados foram 
o Offset 75 g/m2 para o miolo e o Cartão 250 g/m2 para a capa. O texto 
principal foi composto em fonte Adobe Garamond 12/15 e os títulos em 
Adobe Garamond 28/34. Impresso no Brasil. Presita en Brazilo.

Conselho Editorial:
Jorge Godinho Barreto Nery – Presidente

Geraldo Campetti Sobrinho – Coord. Editorial
Cirne Ferreira de Araújo
Evandro Noleto Bezerra

Maria de Lourdes Pereira de Oliveira
Marta Antunes de Oliveira de Moura
Miriam Lúcia Herrera Masotti Dusi

Produção Editorial:
Rosiane Dias Rodrigues

Revisão:
Maria Flavia dos Reis 

Mônica dos Santos

Capa:
Evelyn Yuri Furuta

Projeto Gráfico:
Rones José Silvano de Lima – www.bookebooks.com.br

Diagramação:
Rones José Silvano de Lima – www.bookebooks.com.br

Paulo Márcio Moreira

Normalização Técnica:
Biblioteca de Obras Raras e Documentos Patrimoniais do Livro




